
ÉTICA À NICÔMACO 

INTRODUÇÃO 

O tema do presente texto é a ética Aristotélica. É uma pesquisa baseada no livro Ética à 

Nicômaco de Aristóteles.  

A motivação inicial foi descobrir qual é o bem que o ser humano busca para sua 

realização segundo o Estagirita. Ao decorrer do trabalho indicamos também os problemas 

dos valores importantes para a pessoa; ademais buscamos responder qual é o lugar da 

ética em nossas vidas? As hipóteses encontradas na ética Aristotélica indicam a vida ideal 

como vivência das virtudes, junto com os outros, e que essa vivência é a felicidade. 

Justificamos esse tema pela necessidade de estudar o problema da moral nas relações 

humanas, pela necessidade de voltar ao início da ética e indicar os principais conceitos 

propostos por Aristóteles, ressaltando a relevância desta proposta ética. 

O trabalho está dividido em três capítulos. Iniciamos o primeiro capítulo 

contextualizando a época vivida pelo autor, o caminho por ele percorrido, as obras por ele 

escritas e a classificação das ciências iniciadas por Aristóteles.  

O segundo capítulo trata do resumo da Ética à Nicômaco, dividido em quatro pontos. 

Neles são abordados o objeto do agir humano, a divisão das virtudes, a estrutura de um 

ato moral e a classificação das virtudes.  

O terceiro capítulo retoma alguns aspectos da ética Aristotélica e dá a eles uma visão 

mais atual, reforçando algumas idéias defendidas pelo estagirita. 

Como método utilizo a leitura, a interpretação exegético-hermenêutica e a escrita*. 

 

CONTEXTUALIZAÇÃO HISTÓRICA 

Dentre tantos motivos que podemos encontrar para o fato, a primeira certeza que temos é 

que a Filosofia tal como a concebemos, teve origem na Grécia antiga. A filosofia na 

Grécia surge através de condições socio-econômico-culturais, como o evento original e 

originário, e isto representa um salto qualitativo - é um evento quantitativo - pois nunca 

antes se havia privilegiado a razão na tentativa de compreender o universo, a vida 

humana, a vida política, a vida virtuosa e os valores da felicidade. O povo grego 

incumbiu-se dessa tarefa, no Século VI ou V a.C.  

O período que procuramos trabalhar é a fase das grandes sínteses do pensamento grego. 

Esse período, que coincide com o século IV a.C., tem dois grandes autores: Platão e 

Aristóteles. 

http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn1#_ftn1


1.1 Autor e Obras.  

O autor da Ética À Nicômaco, Aristóteles, nasceu na Macedônia, cidade de Estagira, 

Tassalônica, na costa nordeste da península da Calcídia, no ano de 384 a.C. Seu pai 

chamava-se Nicômaco, exercia a profissão de médico do rei da Macedônia, Amintas II; 

residiam na corte ou na Cidade Real. 

No ano de 367a.C., quando Aristóteles contava com 17 anos, foi enviado a Atenas para 

completar sua educação, certamente atraído pela intensa vida cultural da cidade, que lhe 

acenara possibilidade de estudo. Ingressou na Academia de Platão e estudou ali até o ano 

de 348 a.C., data da morte do mestre Platão. 

No ano de 342 a.C. Aristóteles foi encarregado da educação de Alexandre, filho do Rei 

da Macedônia, que estava com 13 anos. No ano de 336 Alexandre sucedeu seu pai no 

reinado e iniciou suas conquistas; a relação entre mestre e discípulo mostraria-se estável, 

pois o rei Alexandre enviou a Aristóteles material para estudo e ajuda financeira. 

Depois que terminou a educação do Rei Alexandre, Aristóteles voltou a Atenas e iniciou 

uma escola nas proximidades de um templo dedicado ao deus Apolo; por isso ela recebeu 

o nome de Liceu. 

Na organização da escola, haviam disciplinas (esotéricas) para seus discípulos pela 

manhã e à tarde para o público mais amplo (exotéricas). Sua escola era chamada de 

Perípatos (passeio) e, seus seguidores, denominados “peripatéticos”, pois as aulas eram 

administradas durante um passeio realizado pelo mestre e seus discípulos. 

Com a morte do Rei Alexandre, aumentou, em Atenas, a rivalidade contra Aristóteles, 

que foi acusado de favorecer o Rei Macedônico – por ter sido o mestre do grande 

soberano. Para fugir de seus inimigos, refugiou-se em Calsis, onde possuía bens imóveis 

maternos, deixando Teofastro na direção da escola peripatética. Retirou-se de Atenas 

dizendo que ‘não queria que os atenienses pecassem pela segunda vez contra a filosofia’, 

relembrando a morte de Sócrates. Sua morte viria no ano seguinte, em 322 a.C. 

Aristóteles deixou inúmeras obras, mas entre aquelas deixadas por ele e as conhecidas 

hoje, como pertencentes ao Corpus Aristotélicum, há uma grande diferença. Primeiro, 

pela consideração de que muitas obras foram definitivamente perdidas e, segundo, 

questiona-se a autenticidade de outras. A primeira edição completa das obras de 

Aristóteles é a de Andrônico de Rodes (último século a.C.), que é considerada 

substancialmente autêntica; classificaremos as obras de Aristóteles tendo presente a 

edição de Andrônico de Rodes: 

I- Escritos lógicos, chamados posteriormente de Órganon, mas que correspondem a 

intenção do autor que considera a lógica como instrumento da ciência. 

II- Escritos sobre a física, abrangendo a Cosmologia e a Antropologia, também a 

Filosofia Teorética e a Metafísica. 



III- Escritos metafísicos: a Metafísica em catorze livros. É uma compilação feita após a 

morte de Aristóteles mediante seus apontamentos e manuscritos; o nome metafísica 

refere-se ao lugar que ela ocupa na coleção de Andrônico, depois da física. 

IV- Escritos morais e políticos: a Ética à Nicômaco, a Ética à Eudemo, a Grande Ética e a 

Política em oito livros. 

V- Escritos retóricos e poéticos: a Retórica, a Poética. 

1.2 A classificação das ciências de Aristóteles.  

A classificação das ciências, em Aristóteles, envolve uma teoria do conhecimento. Já 

mencionamos que ele foi um grande sistematizador do pensamento de sua época, assim, 

teremos que considerar três fases no conhecer:  

1. Contato com o objeto através dos sentidos; 

2. A impressão do objeto é percebida passivamente pelo intelecto; 

3. O intelecto transforma a impressão em conceito, grau máximo de abstração. 

Logo, o ser humano terá o conhecimento do necessário e do contingente. Do 

conhecimento do necessário faz parte a Filosofia Primeira e a Ciência; do contingente, a 

Arte e a Sabedoria Prática. 

A Ciência se subdivide em: 

1. Teoréticas: no geral a Filosofia Primeira; no particular a Física e a Matemática. 

2. Práticas: Política, Economia e Ética. 

3. Produtivas: Medicina, Ginástica, Gramática, Música, Dialética, Retórica e poética. 

Desta forma, consegue-se abranger todo conhecimento da época, sendo a grande síntese 

do conhecimento do povo grego. Ainda hoje, quando necessitamos classificar as ciências, 

recorremos à classificação Aristotélica; em alguns aspectos essa classificação é ainda 

válida. 

1.3 A ética Aristotélica  

Dentre os escritos de Aristóteles, nos ateremos à Ética à Nicômaco, que é considerado um 

escrito de Aristóteles maduro, com o seu sistema filosófico próprio e definitivo. O 

contexto em que foi escrita a Ética à Nicômaco é a fundação do Liceu em 335 a.C. a 323 

a.C., mesmo que a ética, na sua forma atual seria do ano 300 a.C. (rescrita 

posteriormente[1]). 

http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn2#_ftn2


O pensamento moral de Aristóteles está exposto nas obras: Ética à Nicômaco, Ética à 

Eudemo e a Grande Ética. A ética, nas obras Aristotélicas, é considerada como uma parte 

ou um capítulo da política, que antecede a própria política. Ela diz respeito ao indivíduo, 

enquanto a política considera o homem na sua dimensão social. 

 

RESENHA: A ÉTICA À NICÔMACO 

2.1 O objeto do agir humano.  

A primeira pergunta é sobre o que é o bom ou o bem. Se o livro inicia com o 

questionamento, há também uma afirmação: todo o indivíduo, assim como toda ação e 

toda escolha, tem em mira um bem e este bem é aquilo a que todas as coisas tendem. O 

fim de nossas ações é o Sumo Bem, mas, como o conhecimento de tal fim tem grande 

importância para nossa vida, devemos determiná-lo para saber de qual ciência o Sumo 

Bem é objeto. 

Tal ciência é a ciência mestra (que é a Política) e seu estudo caberá à Ética. É objeto da 

política porque as ações belas e justas admitem grande variedade de opiniões, podendo 

até ser consideradas como existindo por convenção, e não por natureza. O fim que se tem 

em vista não é o conhecimento do bem, mas a ação do mesmo; e esse estudo será útil 

àqueles que desejam e agem de acordo com um princípio racional, por isso não será útil 

ao jovem que segue suas paixões e não tem experiência dos fatos da vida. 

Mas, se todo o conhecimento e todo trabalho visam a algum bem, qual será o mais alto de 

todos os bens? O fim certamente será a felicidade, mas o vulgo não a concebe da mesma 

forma que o sábio. Para o vulgo, a felicidade é uma coisa óbvia como o prazer, a riqueza 

ou as honras; aqueles que identificam a felicidade com o prazer vivem a vida dos gozos; a 

honra é superficial e depende mais daquele que dá do que daquele que recebe; a riqueza 

não é o sumo bem, é algo de útil e nada mais. 

Dessa forma, devemos procurar o bem e indagar o que ele é. ora, se existe uma finalidade 

para tudo o que fazemos, a finalidade será o bem. A melhor função do homem é a vida 

ativa que tem um princípio racional. Consideramos bens aquelas atividades da alma, a 

felicidade identifica-se com a virtude, pois à virtude pertence a atividade virtuosa. No 

entanto, o Sumo Bem está colocado no ato, porque pode existir um estado de ânimo sem 

produzir bom resultado: 

“Como no homem que dorme ou que permanece inativo; mas a atividade virtuosa, não: 

essa deve necessariamente agir, e agir bem"[2]. 

Sendo a felicidade a melhor, a mais nobre e a mais aprazível coisa do mundo e tendo-na 

identificado como uma atividade da alma em consonância com a virtude, não sendo 

propriamente a felicidade a riqueza, a honra ou o prazer, etc; a felicidade necessita 

http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn3#_ftn3


igualmente desses bens exteriores, porque é impossível realizar atos nobres sem os 

meios: 

“O homem feliz parece necessitar também dessa espécie de prosperidade; e por essa 

razão, alguns identificam a felicidade com a boa fortuna, embora outros a identifiquem 

com a virtude"[3]. 

Por isso, pergunta-se se a felicidade é adquirida pela aprendizagem, pelo hábito ou 

adestramento; se é conferida pela providência divina ou se é produto do acaso. Se é a 

felicidade a melhor dentre as coisas humanas, seguramente é uma dádiva divina – mesmo 

que venha como um resultado da virtude, pela aprendizagem ou adestramento, ela está 

entre as coisas mais divinas. Logo, confiar ao acaso o que há de melhor e mais nobre, 

seria um arranjo muito imperfeito. A felicidade é uma atividade virtuosa da alma; os 

demais bens são a condição dela, ou são úteis como instrumentos para sua realização. 

2.2 As virtudes  

Há duas espécies de virtudes: as intelectuais e as morais. As virtudes intelectuais são o 

resultado do ensino, e por isso precisam de experiência e tempo; as virtudes morais são 

adquiridas em resultado do hábito, elas não surgem em nós por natureza, mas as 

adquirimos pelo exercício, como acontece com as artes: 

“(…) os homens tornam-se arquitetos construindo e tocadores de lira tangendo seus 

instrumentos. Da mesma forma, tornamo-nos justos praticando atos justos"[4]… 

Também pelas mesmas causas e pelos mesmos meios que se gera e se destrói toda a 

virtude, assim, como a arte: “de tocar o instrumento surgem os bons e os maus músicos”. 

Com as virtudes dá-se o mesmo. É pelos atos que praticamos, nas relações com os 

homens, que nos tornamos justos ou injustos. Por isso, faz-se necessário estar atento para 

as qualidades de nossos atos; tudo depende deles, desde a nossa juventude existe a 

necessidade de habituar-nos a praticar atos virtuosos. 

Ao nosso estudo, não interessa tanto investigar o que é a virtude, mas, estudar a virtude 

para tornar-nos bons. Mas consideremos que em nossa natureza o excesso e a falta são 

destrutivos: 

“Tanto a deficiência como o excesso de exercício destróem a força; e da mesma forma, o 

alimento e a bebida que ultrapassam determinados limites, tanto para mais como para 

menos, destróem a saúde"[5]…  

Também nas virtudes, o excesso ou a falta são destrutivos, porque a virtude é mais exata 

que qualquer arte, pois possui como atributo o meio-termo – mas é em relação à virtude 

moral; é ela que diz respeito a paixões e ações, nas quais existe excesso, carência e meio-

termo. O excesso é uma forma de erro, mas, o meio termo é uma forma digna de louvor; 

logo, a virtude é uma espécie de mediana. 

http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn4#_ftn4
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn5#_ftn5
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn6#_ftn6


Conquanto, cabe frisar que é meio-termo entre dois vícios, um por excesso e outro por 

falta. Mas, nem toda ação e nem toda paixão admitem meio-termo; há algumas ações ou 

paixões que implicam em maldade, como a inveja. Elas são más em si mesmas, nelas não 

há retidão, mas erro. É absurdo procurar meio-termo em atos injustos; do excesso ou da 

falta, não há meio-termo. 

Como nossa tarefa de estudo das virtudes tem como resultado a ação, e não o 

conhecimento da virtude, é necessário frisar a prática dos atos. É pela prática dos atos 

justos que se gera o homem justo, é pela prática de atos temperantes que se gera o homem 

temperante; é através da ação que existe a possibilidade de alguém tornar-se bom: 

“Mas a maioria dos homens não procede assim. Refugiam-se na teoria e pensam que 

estão sendo filósofos e se tornarão bons dessa maneira. Nisso se portam como enfermos 

que escutassem atentamente seus médicos, mas não fizessem nada do que estes lhe 

prescrevem"[6]. 

2.3 A estrutura do ato moral.  

A virtude relaciona-se com paixões e ações, mas, um sentimento ou uma ação pode ser 

voluntária ou involuntária. Às paixões ou ações voluntárias dispensa-se louvor e censura, 

enquanto as involuntárias merecem perdão e, às vezes, piedade; por isso, é necessário 

distinguir entre o voluntário e involuntário. São involuntárias aquelas ações que ocorrem 

sob compulsão e ignorância, é compulsório ou forçado aquilo em que o princípio motor 

está fora de nós e para tal em nada contribui a pessoa que age ou sente a paixão. Há atos 

praticados para evitar males maiores: 

"Se um tirano ordenasse a alguém um ato vil e esse, tendo pais e filhos em poder 

daquele, praticasse o ato para salvá-los de serem mortos"[7]… 

Tais atos assemelham-se aos voluntários pelo fato de serem escolhidos, e o princípio 

motor estar no agente, por estar na pessoa fazer ou não fazer. Ações de tal espécie são 

voluntárias, mas, em abstrato talvez sejam involuntárias, já que ninguém as escolheria 

por si mesmas. As ações são forçadas quando as causas encontram-se externas ao agente 

e ele em nada contribuiu. O voluntário parece ser aquilo cujo motor se encontra no 

próprio agente que tenha conhecimento das circunstâncias particulares do ato.  

Também o ato de escolher parece ser voluntário, mas não se identifica ao voluntário 

porque seu conceito é mais extenso. Os atos praticados sob o impulso do momento 

podem ser voluntários, mas não escolhidos, a escolha não é comum às criaturas 

irracionais pois essas agem segundo seu apetite; a escolha envolve um princípio racional 

e o pensamento, ela é aquilo que colocamos diante de outras coisas. 

O objeto da escolha é algo que está em nosso alcance e este é desejado após a 

deliberação. A escolha é, portanto, um desejo deliberado. Mas como o fim é aquilo que 

desejamos e o meio aquilo que deliberamos e escolhemos, as ações devem concordar com 

a escolha e serem voluntárias. O exercício da virtude diz respeito aos meios, logo, a 

http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn7#_ftn7
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn8#_ftn8


virtude está em nosso poder de escolha. Em outras palavras, podemos escolher entre a 

virtude e o vício, porque se depende de nós o agir, também depende o não agir. Depende 

de nós praticarmos atos nobres ou vis, ou então, depende de nós sermos virtuosos ou 

viciosos: "(…) O homem é um princípio motor e pai de suas ações como o é de seus 

filhos"[8]. 

Os atos que encontram-se em nós, também devem estar em nosso poder e serem 

voluntários. É pelo exercício de atividades sobre objetos particulares que se formam as 

disposições de caráter. Não menos irracional é supor que um homem que age 

injustamente não deseja ser injusto, ou aquele que corre atrás de todos os prazeres não 

deseja ser intemperante: 

"Podemos supor o caso de um homem que seja enfermo voluntariamente, por viver na 

incontinência e desobedecer os seus médicos. Nesse caso, a princípio dependia dele o 

não ser doente, mas agora não sucede assim, porquanto virou as costas à sua 

oportunidade. Tal como para quem arremessou uma pedra, já não é possível recuperá-

la; e contudo, estava em nosso poder não arremessar, visto que o princípio motor 

encontrava-se no agente"[9]. 

O mesmo acontece com os vícios, que a princípio dependiam dos homens não se 

tornarem viciosos, mas foi por sua própria vontade e escolha que tornaram-se assim. 

Agora, já não é possível ser diferente. Fica esclarecido que as virtudes são voluntárias, 

porque somos senhores de nossos atos se conhecemos as circunstâncias, e estava em 

nosso poder o agir ou o não agir de tal maneira. Os vícios também são voluntários, 

porque o mesmo se aplica a eles. 

2.4 As Virtudes Morais:  

01. A coragem[10]  

(andrêia)- é meio-termo em relação ao sentimento de medo e de confiança.  

As coisas que tememos são terríveis e as qualificamos como males. Nós tememos todos 

os males, e temer certas coisas é até justo e nobre – é vil não temê-las. A pobreza ou a 

doença não devemos temer, nem aquelas coisas que procedem do vício ou aquelas que 

não dependem de nós; é covarde aquele que não suporta os insultos ou a inveja como 

deve. A bravura relaciona-se com as coisas mais nobres como a morte na guerra, e bravo 

é aquele que se mostra destemido em face a uma morte honrosa. 

Os bravos, embora temam aquelas coisas que estão acima das forças humanas, 

caracterizam-se por enfrentá-las como se deve. Mas aquele que diz não ter medo, que é 

insensível ao que realmente é terrível, é o homem temerário; ele é um simulador de 

coragem, porque deseja parecer corajoso. Em contrapartida, aquele que excede no medo é 

covarde, porque ele teme o que não deve temer, falta-lhe confiança e é dado ao desespero 

por temer certas coisas. 

http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn9#_ftn9
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn10#_ftn10
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn11#_ftn11


A covardia e a temeridade são a carência e o excesso e a posição correta é a bravura. 

02. A Temperança[11]  

(Sofrosíne)- é o meio-termo em relação aos prazeres e dores.  

As espécies dos prazeres com que se relaciona são os prazeres corporais. Mas não se 

relaciona aos objetos da visão, nem da audição ou do olfato. A temperança e a 

intemperança relacionam-se aos prazeres do tato e do paladar. 

Ao intemperante somente interessa o gozo do objeto em si, no comer e beber e na união 

dos sexos. Por causa dos prazeres, a intemperança é, dentre os vícios, a mais difundida; e 

é motivo de censura porque nos domina, não como homens, mas como animais. 

O apetite é natural, mas o engano é o excesso. Os intemperantes excedem com o que não 

devem, e mais do que devem. 

O excesso em relação aos prazeres é intemperança e é culpável, porque, nesse estado, 

somos levados pelo apetite. O temperante, que ocupa a posição mediana, não aprecia o 

que não deve, nem nada disso em excesso. Os apetites devem ser poucos e moderados, e 

não podem opor-se, de modo algum, ao princípio racional. No homem temperante, o 

elemento apetitivo harmoniza-se ao racional, o que ambos tem em mira é o nobre. 

03. A Liberalidade[12]  

( Eleuteriótes)- é o meio-termo no dar e no receber dinheiro. O excesso é a prodigalidade 

e a deficiência é a avareza. 

O homem liberal é louvado no tocante a dar e receber riquezas, mas é especialmente 

louvado aquele que sabe dar suas riquezas. O avarento quer o dinheiro mais do que deve 

e o pródigo esbanja a riqueza com seus prazeres. Quem melhor usa a riqueza é aquele que 

possui a virtude a ela associada: o homem liberal. 

O homem liberal dá as quantias que convém, às pessoas que convém e na ocasião que 

convém, com todas as demais condições que acompanham a reta ação de dar, com prazer 

e sem dor. A liberalidade é uma disposição de caráter daquele que dá. 

A avareza é deficiente no dar e excede no receber; a prodigalidade excede no dar e no 

não receber, esses não tardam em exaurir suas posses porque dão em excesso. 

04. A Magnificência[13]  

(Megaloprépeia)- é um meio-termo quanto ao dinheiro dado em grandes quantias; o 

excesso é a vulgaridade e o mau gosto, a deficiência é a mesquinhez. 

http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn12#_ftn12
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn13#_ftn13
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn14#_ftn14


É uma virtude relacionada com a riqueza, mas se estende apenas às ações que envolvem 

gastos. A magnificência é um gasto apropriado de grandes quantias, logo, ela deve ser 

apropriada ao agente e às circunstâncias. 

Sendo os gastos do homem magnificente vultuosos e apropriados, tal serão os seus 

resultados. Um grande dispêndio com grandes resultados. A magnificência é um atributo 

dos gastos honrosos, como os que se relacionam a ofertas, construções e sacrifício aos 

deuses. Por isso o homem pobre não pode ser magnificente, porque não tem os meios de 

sê-lo. 

A deficiência a essa disposição de caráter é a mesquinhez; este fica aquém da medida em 

tudo, em tudo o que faz estuda a maneira de gastar menos e lamenta até o pouco que tem. 

O excesso é a vulgaridade, porque gasta além do que é justo. Por exemplo, dá um jantar 

de amigos na escala de um banquete de núpcias. 

05. O Justo Orgulho[14]  

(Megalopskhia)- é o meio-termo em relação à honra e à desonra. O excesso é a ‘vaidade 

oca’ e a deficiência é a humildade indébita.  

O Justo Orgulho também pode ser chamado Magnanimidade ou Respeito Próprio. O 

homem magnânimo é aquele cujos mérito e pretensões são igualmente elevados, por isso 

essa virtude pressupõe outras, realçando-as. O homem magnânimo reclama a honra, mas 

aquela honra conferida ao homem bom lhe dará apenas prazer moderado, porque o Justo 

Orgulho relaciona-se com a honra em grande escala. 

Ele é um extremo com respeito à grandeza de suas pretensões, mas é meio-termo na 

justiça de suas pretensões. O objetivo do homem magnânimo é a honra, e a respeito dela 

que ele é como deve ser. 

O que fica aquém é o homem indevidamente humilde, que sendo digno de coisas boas, 

rouba de si o que merece e não se julga digno de coisas boas. Aqueles que ultrapassam a 

medida são vaidosos; todos que ignoram a si mesmos, aventuram-se a honrosos 

empreendimentos sem serem dignos para tal e logo fracassam. 

06. Anônimo[15]-  

O homem que excede no desejo à honra é o ambicioso (Afilotimia), o que fica aquém é 

desambicioso (Filotimia), o intermediário é o Anônimo. 

A honra pode ser desejada mais ou menos do que se convém, ou da maneira e das fontes 

que se convém. O homem ambicioso deseja a honra mais que convém, o desambicioso 

não quer se honrado e fica aquém da medida. 

A esta disposição de caráter o que se louva é um meio-termo no tocante à honra. 

http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn15#_ftn15
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn16#_ftn16


07. A Calma[16]  

(Praótes)- é o meio-termo em relação à cólera; aquele que excede é o irascível, o que fica 

aquém é o pacato. 

Louva-se o homem que se encoleriza justificadamente, tal homem tende a não deixar-se 

perturbar nem guiar-se pela paixão, mas ira-se da maneira, com as coisas e no tempo 

prescrito. 

A deficiência é a pacatez, e essas pessoas não se encolerizam com coisas que deveriam 

excitar sua ira; também são chamados de tolos e insensíveis. 

O excesso é o homem irascível, que encoleriza-se com coisas indevidas e mais do que 

convém. 

08. A Veracidade[17]  

(Alétheia)- é o meio-termo no tocante à verdade, o exagero é a jactância e o que a 

subestima é a falsa modéstia. 

09. A Pessoa Espirituosa ou Espírito[18]  

(Eutrapelia)- é o meio-termo na aprazibilidade no proporcionar divertimento. O excesso 

é a chocarrice e a deficiência a rusticidade. 

10. A Amabilidade[19]  

(Filía)- é o meio-termo na disposição de agradar a todos de maneira devida e amável; o 

excesso é o obsequioso se não tiver propósito, e lisonjeiro se visa a um interesse próprio; 

a deficiência é a pessoa mal humorada. 

11. A Modéstia[20] 

(Aidémôón)- é o intermediário nas paixões e relativo a elas; aquele que excede é o 

acanhado e este se envergonha de tudo, enquanto aquele que mostra deficiência é o 

despudorado e não se envergonha de coisa alguma. 

12. A Justa Indignação[21] 

(Némesis)- é o meio-termo entre a inveja e o despeito, e refere-se à dor ou prazer da boa 

ou má fortuna dos outros. O excesso é a inveja, e a deficiência é o despeito. 

13. A Justiça[22]  

http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn17#_ftn17
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn18#_ftn18
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn19#_ftn19
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn20#_ftn20
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn21#_ftn21
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn22#_ftn22
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn23#_ftn23


(Dicaiosíne)- nela faz-se necessário distinguir as duas espécies e mostrar em que sentido 

cada uma delas é um meio-termo. 

A justiça é a disposição de caráter que torna as pessoas propensas a fazer o que é justo e a 

desejar o que é justo. Dessa forma, a justiça é uma virtude completa ou é muitas vezes 

considerada a maior das virtudes. É uma virtude completa por ser o exercício atual da 

virtude completa, isto é, aquele que a possui pode exercer sua virtude sobre si e sobre o 

próximo. Por isso se diz que somente a justiça, entre todas as virtudes, é o bem do outro, 

visto que é possível fazer o que é vantajoso a um outro. O melhor dos homens é aquele 

que exerce sua virtude para com o outro, pois essa tarefa é a mais difícil. 

Há dois tipos de justiça, uma que se manifesta na distribuição das honras, de dinheiro 

entre aqueles que tem parte na constituição; e outra, que tem um papel corretivo nas 

transações entre os indivíduos; ela se divide em transações voluntárias e involuntárias. 

Há quem defenda outro tipo de justiça, que não se enquadra nas citadas acima, que seria a 

reciprocidade. A reciprocidade não é justiça, porque pagar o mal com o mal ou o bem 

com o bem faz parte das ações dos cidadãos, e não caracteriza o agir justo, salvo em 

alguns casos. 

A justiça política divide-se em natural e legal. A natural é aquela que tem a mesma força 

em toda parte; a legal é a justiça estabelecida. Alguns pensam que toda justiça é 

estabelecida porque há alterações nas coisas percebidas como justas, e se fossem naturais, 

teriam que ser imutáveis, como o fogo que arde em toda a parte. No entanto, ambas as 

espécies de justiça são mutáveis, as coisas justas por convenção assemelham-se a 

medidas, que não são iguais em toda parte. 

No tocante à justiça, cabe destacar que é o caráter voluntário ou involuntário que 

determina o justo. O homem somente é justo quando age de maneira voluntária, e se age 

involuntariamente não é justo nem injusto, a não ser por acidente. 

2.5 As Virtudes intelectuais 

A alma humana possui duas partes: a que tem um princípio racional e a privada de razão. 

A parte racional da alma se divide em científica (direcional ou prática) e calculativa 

(especulativa e teórica). A calculativa é uma parte da alma que concebe um princípio 

racional, ela versa sobre coisas universais e teóricas, que não podem ser a não ser aquilo 

que são. O objeto da parte calculativa é a verdade, logo, para o conhecimento 

especulativo o bem se identifica com o verdadeiro e o mal com o falso. 

A alma possui três elementos: a sensação, a razão e o desejo[23]. A sensação não 

controla a ação, e isto pode ser percebido nos animais que têm sensação, mas não 

produzem ação. A razão e o desejo determinam a ação, entretanto, de modo diferente, já 

que a virtude moral é uma disposição para a escolha; contudo, ela envolve o desejo por 

um fim e a razão descobre os meios próprios para esse fim: 

http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn24#_ftn24


"A origem da ação é a escolha, e da escolha é o desejo e o raciocínio com um fim em 

vista. Eis aí por que a escolha não pode existir nem sem razão nem sem intelecto, nem 

sem uma disposição moral"[24]. 

O puro pensamento nada anima, somente possui um poder animador assim dirigido para 

um fim; o homem, visto como um autor de ação, é uma união do desejo com a razão. A 

virtude de uma e de outra, devem constituir-se aquilo que permite chegar à verdade. 

As disposições, pelas quais a alma possui a verdade, são cinco: a arte, o conhecimento 

científico, a sabedoria prática, a sabedoria filosófica e a razão intuitiva[25]. 

1. O conhecimento científico(episteme)-  

Seu objeto é o necessário e eterno; toda ciência pode ser ensinada e seu objeto aprendido. 

O conhecimento científico é um estado que nos torna capaz de demonstrar, é quando um 

homem tem certa espécie de convicção, além de conhecer os pontos de partida, que 

possui conhecimento científico. É uma disposição em virtude da qual demonstramos. 

2. A Arte (tekné)-  

É idêntica a uma capacidade de produzir que envolve o reto raciocínio. Toda arte visa a 

geração e se ocupa em inventar e em considerar as maneiras de produzir alguma coisa 

que tanto pode ser como não ser, e cuja origem está no que produz, e não no que é 

produzido. A arte não se ocupa nem com as coisas que são ou que se geram por 

necessidade, nem com as que fazem de acordo com a natureza. A arte é uma questão de 

produzir e não de agir. 

3. A Sabedoria Prática (phrónesis)-  

É característica de um homem que delibera bem sobre o que é bom e conveniente para 

ele. Mas o homem com essa sabedoria não procurar coisas boas somente para si, mas 

sabe deliberar sobre aquelas coisas que contribuem para a vida boa em geral. 

A sabedoria pratica é uma capacidade verdadeira e raciocinada de agir com respeito às 

coisas que são boas ou más para o homem. 

4. A Razão Intuitiva (nõus)-  

Consiste aquilo pelo qual aprendemos as últimas premissas de onde parte a ciência; ela 

aprende os primeiros princípios. Seu método é a indução, que apreende a verdade 

universal e a partir disso aparece como evidente a si. 

5. Sabedoria Teorética. (sofia)-  

A sabedoria é a razão intuitiva combinada com o conhecimento científico, orientada para 

objetos mais elevados. É, dentre as formas de conhecimento, a mais perfeita; superior à 

http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn25#_ftn25
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn26#_ftn26


sabedoria prática que tem como objeto as coisas humanas e diz respeito à ação; 

deveríamos possuir ambas as espécies de sabedoria, mas de preferência a sabedoria 

teorética. 

Depois de haver classificado as virtudes intelectuais, tentaremos uni-las em torno de um 

objetivo comum: 

"Ora, todas as disposições que temos considerado convergem, como era de se esperar, 

para o mesmo ponto, pois quando falamos de discernimento, de inteligência, de 

sabedoria prática, e de razão intuitiva, atribuímos às mesmas pessoas a posse do 

discernimento, o terem alcançado a idade da razão, e serem dotados de inteligência e de 

sabedoria prática"[26]. 

Todas essas faculdades giram em torno de coisas imediatas, e o homem inteligente é 

aquele capaz de julgar as coisas com que se ocupa a sabedoria prática. Pois não só o 

homem dotado de sabedoria prática deve ter conhecimento dos fatos particulares, mas 

também a inteligência e o discernimento versam sobre coisas a serem feitas; a razão 

intuitiva também ocupa-se de coisas imediatas.  

Aristóteles volta-se agora ao problema da utilidade da sabedoria teorética e prática. Neste 

contexto surgem três questões. 

1º: Já que a sabedoria filosófica não considera nenhuma das coisas que tornam o homem 

feliz, e a sabedoria prática, embora trate dessas coisas, para que precisamos dela? A 

sabedoria prática é uma disposição da mente e é característica de um homem bom e não 

nos tornamos mais capazes de agir pelo fato de conhecê-las.  

Se dissermos que o objetivo da sabedoria prática é tornar o homem bom, ela não terá 

nenhuma utilidade para aqueles que já são bons: 

"… e, por outro lado, de nada serve ela (sabedoria prática) para os que não possuem 

virtude. Com efeito, nenhuma diferença faz que eles próprios tenham sabedoria prática 

ou que obedeçam a outros que a têm, e seria suficiente fazer o que costumamos fazer 

com respeito à saúde: embora desejemos gozar saúde, não nos dispomos por isso a 

aprender a arte da medicina"[27]. 

2º: Pois, quanto aos que não são bons, esses podem consultar um homem sábio, da 

mesma maneira como procedemos com o médico, em vez de tentarem eles serem sábios? 

3º: Será que a sabedoria filosófica, sendo inferior à prática, tem autoridade sobre a 

última? 

A resposta é: 1º- Ambas as formas de sageza produzem felicidade, simplesmente pelo 

fato de serem virtudes: 

http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn27#_ftn27
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn28#_ftn28


"Antes de tudo, diremos que essas disposições de caráter devem ser dignas de escolha 

porque são virtudes das duas partes da alma respectivamente, e o seriam ainda que 

nenhuma delas produzisse o que quer que fosse"[28]. 

2º- Elas, de fato, produzem algo, não como a arte médica produz saúde, mas como a 

saúde produz saúde. Assim a sabedoria filosófica produz felicidade, porque é parte da 

virtude inteira: 

"Ambas as formas de sageza produzem felicidade, pois são a sua causa formal, distinta 

da causa eficiente"[29].  

3º- A sabedoria prática leva-nos a escolher o melhor fim a atingir, também a escolher os 

justos meios; no entanto, a sabedoria prática não pode existir independente da virtude. o 

fim que nos propomos alcançar, seja bom ou mau, não consiste numa sabedoria prática, 

mas na inteligência. Mas, desde que o fim seja justo, e isso é tarefa da virtude, a 

inteligência transforma-se em sabedoria prática: 

"Por outro lado, a obra de um homem só é perfeita quando está de acordo com a 

sabedoria prática e com a virtude moral; esta faz com que seja reto o nosso propósito; 

aquela, com que escolhamos os devidos meios"[30]. 

Podemos estabelecer outra relação entre os dois problemas: 1- que a virtude não é 

simplesmente uma sabedoria (como sustentava Sócrates), mas implica a sabedoria 

prática. 2- embora as virtudes naturais possam existir isoladas umas das outras, as 

virtudes morais não, pois qualquer virtude moral implica uma sabedoria prática, e esta 

implica todas as virtudes: 

… e desta forma podemos refutar o argumento dialético de que as virtudes existem 

separadamente uma das outras, e o mesmo homem não é perfeitamente dotado pela 

natureza para todas as virtudes, de modo que poderá adquirir uma delas sem ter ainda 

adquirido outra. Isso é possível no tocante às virtudes naturais, porém não aquelas que 

levam a qualificar um homem incondicionalmente de bom; pois a presença de uma só 

qualidade, a sabedoria prática, lhe serão dadas todas as virtudes"[31].  

A relação entre a sabedoria moral com a intelectual é estabelecida de modo abreviado. É 

verdade que é a sabedoria prática que determina os estudos em qualquer estado, mas ao 

fazê-lo ela não procede em vista da sabedoria teorética, mas em vista de seus interesses: 

"Mas nem por isso domina ela a sabedoria filosófica, isto é, a parte superior de nossa 

alma, assim como a arte médica não domina a saúde, mas fornece só meios de produzi-

la"[32].  

 

3. ATUALIZAÇÃO 

http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn29#_ftn29
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn30#_ftn30
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn31#_ftn31
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn32#_ftn32
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn33#_ftn33


Neste capítulo, procuraremos analisar a Ética à Nicômaco considerando a distância que 

nos separa de Aristóteles, buscaremos avaliando a Ética Nicomaquéia, contribuições que 

nos auxiliam hoje, no limiar do III milênio.  

Sem a pretensão de englobar todos os aspectos da vasta obra ética aristotélica, ou ainda, 

de serem definitivos e completos, os textos que seguem trabalham os temas da 

responsabilidade, do problema da perfectibilidade do caráter, da amizade e da vida ideal; 

a abordagem e a posição defendida na obra Ética a Nicômaco pode perfeitamente ser 

contestada ou afirmada como perfeitamente válida, no contexto atual.  

3.1 A Responsabilidade  

A afirmação da responsabilidade do homem frente aos seus atos é afirmada inúmeras 

vezes: "O homem é princípio e genitor de seus atos como o é de seus filhos"[33]. 

Aristóteles não possui como objetivo demonstrar essa afirmação, mas em que condições a 

responsabilidade é possível e em que medida ela é estendida ao caráter. 

O princípio da responsabilidade baseia-se em duas pressuposições: a realidade é 

contingente (o futuro não está definido) e depende do indivíduo que age (o indivíduo é 

considerado autor de seus atos quando o ato depende dele). Essas são as duas exigências 

para que uma ação possa ser considerada virtuosa, conforme a declaração: 

…"a virtude está em nosso poder, do mesmo modo que o vício, pois quando depende de 

nós o agir, também depende o não agir, e vice-versa. de modo que quando temos o poder 

de agir quando isso é nobre, também temos o de não agir quando é vil; e se está em 

nosso poder o não agir quando isso é nobre, também está o agir quando isso é vil. logo, 

depende de nós praticar atos nobres ou vis, e se é isso que se entende por ser bom ou 

mau, então depende de nós sermos virtuosos ou viciosos"[34]. 

Na Ética à Nicômaco, Aristóteles afirma que o caráter é resultado de nossos atos[35]; que 

adquirimos uma ou outra disposição ética agindo de tal ou tal maneira. Realizando coisas 

justas, assumiremos bons hábitos e o caráter torna-se justo; inversamente, agindo de 

maneira intemperante, adquire-se o hábito de ceder aos desejos e tornamo-nos 

intemperantes. O caráter não é mais o que recebe suas determinações da natureza, da 

educação, da idade e da condição social; é produto da série de atos dos quais sou o autor. 

Posso ser declarado autor de meu caráter, como o sou de meus atos: do mesmo modo que 

meus atos podem ser objeto de elogio, meu caráter pode ser objeto de louvor[36].  

Vícios e virtudes não são simples traços psicológicos adquiridos, mas têm significado 

moral, porque pertencem ao campo daquilo que depende de nós. Esta responsabilidade 

testemunha a seriedade da ação. Quando ajo, não faço somente algo que terei que 

responder posteriormente, mas escolho o que vou ser. Agindo contra a regra que conheço 

como todo homem educado, consinto em me tornar cego à lei, em não saber mais onde 

está o bem. A lei, por isso mesmo, pune mais severamente o intemperante (aquele que 

delibera em vista de um fim mau) por deliberar em vista de um fim mau, já que possui a 

capacidade para bem deliberar; a ignorância da regra, pela criança, a impede de ser 

http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn34#_ftn34
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn35#_ftn35
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn36#_ftn36
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn37#_ftn37


considerada responsável por seus atos; a ignorância da regra pelo adulto, se é produto de 

uma vida intemperante, acresce culpabilidade: 

"Ignorar que é pelo exercício de atividades sobre objetos particulares que se formam as 

disposições de caráter é de é de homem verdadeiramente insensato. Não menos 

irracional é supor que um homem que age injustamente não deseja ser injusto, ou aquele 

que corre atrás de todos os prazeres não deseja ser intemperante"[37]. 

Na dupla afirmação da responsabilidade, sobre o ato e o caráter, Aristóteles tira o homem 

da fatalidade trágica. O homem será declarado responsável por seus atos e pela 

construção de seu caráter. 

3.2 A Perfectibilidade Do Caráter 

Há uma distinção a ser introduzida na questão da responsabilidade humana: "não é da 

mesma maneira que as ações e o habitus são de pleno consentimento, nós somos senhores 

de nossos atos, do princípio ao fim…Mas dos nossos habitus, só somos senhores do 

princípio"[38]. O ato, na sua inteligibilidade, depende de mim, porque tenho um domínio 

sobre as conseqüências diretas desse último; em compensação, não posso antecipar 

precisamente todas as conseqüências indiretas dos hábitos que assumi. Meu caráter me é 

imputável, posto que agindo, não posso ignorar que forjo também meus hábitos, mas, 

enquanto sou senhor dos meus atos a cada instante, não posso transformar meu caráter a 

todo momento: isso eqüivale a dizer que não tenho caráter. Dessa forma, parece que no 

final de certo tempo, o caráter ficou a tal ponto marcado que parece impossível 

transformá-lo. Surge, dessa forma, o problema da perfectibilidade do caráter, pois, a 

responsabilidade humana pode ser simples quimera?  

Pode-se apontar dois problemas: primeiramente, cada homem é autor de seus atos 

enquanto é agente que se determina a um fim. Ora, o que dirige a escolha intencional não 

é outra coisa senão o caráter; pode-se dizer que o homem é causa de seus atos enquanto 

agente que consente, não é de fato seu caráter que determina sua decisão, constituindo a 

verdadeira causa do ato? Porque: 

"Ao injusto e ao intemperante, ser-lhe-ia possível, no princípio, não se tornarem tais; é 

por isso que o são com pleno consentimento; mas, uma vez tornados tais, não lhes é mais 

possível não sê-lo"[39]. 

O caráter perde muito depressa sua leveza e flexibilidade, para se cristalizar e se tornar a 

maneira habitual de escolher e, finalmente, de agir. Pode-se entender que o caráter nos 

constrange a continuar o que já começamos, isso não é dizer que só há escolha aparente? 

Esse sentimento se reforça se analisarmos o segundo problema. Para Aristóteles o início 

da formação do caráter é a infância. 

Não é indiferente ter sido, desde a infância, habituado a ser assim ou de outro modo; 

antes, é da maior importância, ou melhor, é tudo"[40]. 

http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn38#_ftn38
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn39#_ftn39
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn40#_ftn40
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn41#_ftn41


Parece que o elemento para distinguir o jovem do adulto é que o primeiro age para formar 

seu caráter, enquanto o segundo age a partir do seu caráter, com a intenção de realizar seu 

fim, ser feliz. Contudo, na medida em que os fins visados dependem do caráter, as 

decisões do adulto parecem inteiramente determinadas pelo condicionamento educativo 

que teve lugar na infância, numa idade em que o ser humano é como que estranho para si 

mesmo. Logicamente, a única obra moral a escrever deveria ter sido uma Pedagogia. 

Mas não é precisamente esse caso. Aristóteles quis escrever uma ética, cujo projeto é 

claro: é uma obra dirigida aos adultos, que examina como nos tornar bons[41], de 

maneira a realizar o fim de todo homem, a felicidade. A vida moral é um assunto de 

adultos. 

Isso significa que o caráter do jovem, formado pelos hábitos impostos pelo educador, não 

é ainda vicioso ou virtuoso. No melhor dos casos, prefigura a virtude futura pelo amor ao 

belo, pela justiça do gosto ou a nobreza das paixões: com efeito, são as disposições em 

face das paixões que são objeto da vida mais que as que interessam às ações. A virtude e 

o vício só se desenvolvem através dos atos de que só o adulto é capaz, porque se realizam 

principalmente no quadro da vida cívica ou militar. O princípio que estava em questão 

não é, como sugerimos antes, a infância, mas a entrada na idade adulta, na idade em que 

se tomam as primeiras decisões, em que se realizam os primeiros atos verdadeiros. Sem 

negar, evidentemente, a influência do caráter adquirido pela educação, pode-se considerar 

que, entrando na vida adulta, o homem começa alguma coisa, propõe e visa fins: torna-se 

verdadeiro autor de seus atos, responsável por aquilo que faz e por aquilo que é. Há, 

nesse momento, descontinuidade na vida humana; é pela docilidade ou rebelião que o 

jovem adquire boas ou más disposições em face das paixões, mas é por suas decisões que 

o adulto adquire vício ou virtude, isto é, um caráter moral. 

Sem colocar em questão a idéia da responsabilidade, não se pode dizer que ao fim de 

certo tempo é o caráter do adulto quem determina seus atos virtuosos, e não o inverso? O 

hábito cria um peso tal que só se pode repetir o que já se fez: ao longo do tempo, cada um 

amplifica o que começou, melhorando sempre mais ou caindo na decadência maior. Para 

nos tornarmos bons, a exigência ética teria então seu campo de atuação reduzido, posto 

que estaria reservada aqueles que tivessem iniciado bem, àqueles que muito cedo 

tomaram a boa direção; quanto aos outros, só se poderia constatar seus vícios, suas 

fraquezas, suas incoerências, etc… e nos esforçamos em criar as inconveniências graças a 

certos caracteres implícitos. Assim, a ética aristotélica seria uma ética reservada à alguns 

eleitos bem educados e que condenaria os outros a um encadeamento tático? Há, ao 

contrário, para todo homem, digamos, para toda pessoa, possibilidade de conversão ou de 

revolução moral, ao menos de modificação do futuro, de melhoramentos? 

Devemos reconhecer que, assim formulada, essa questão é mais um problema proposto à 

Aristóteles, diferentemente daquilo que ele se propunha a refletir. Isso porque a ética se 

dirige, primeiramente, àqueles que começaram bem sua vida adulta. Contudo, quando nos 

atemos a seguir aos exemplos desenvolvidos na Ética à Nicômaco, constatamos que a 

proposta de Aristóteles é mais leve. Primeiro, se em princípio o homem perfeitamente 

virtuoso ou completamente pervertido parece estar ao abrigo de toda mudança, esta 

http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn42#_ftn42


virtude e esse vício constituem casos limite extremamente raros. Depois, a continência e 

a incontinência entre as quais oscilam a grande maioria dos homens são objeto de 

interesse particular da parte de Aristóteles. 

Ora, aqui os progressos e as quedas são freqüentes. Pode-se supor que, malgrado sua 

permanência, o caráter não é imutável, é suscetível de certa reversibilidade; é a esse preço 

que a ética adquire toda sua importância. 

3.3 A Amizade 

Na Ética à Nicômaco, Aristóteles dedica dois livros (VIII e IX) ao tema da amizade. Para 

melhor compreensão do tema, devemos lembrar que a expressão grega possui maior 

significado, podendo designar qualquer atração mútua entre duas pessoas. A discussão do 

assunto constitui uma correção válida a respeito de uma impressão que o restante da Ética 

tende a produzir. A maior parte do sistema moral de Aristóteles está centrada sobre o 

próprio indivíduo; é próprio do homem, o homem tende e deve tender. Na totalidade da 

ética, para além dos livros sobre a amizade, muito pouco é dito no sentido de se sugerir 

que o homem pode e deve ter um interesse caloroso e pessoal pelas outras pessoas; o 

altruísmo está completamente ausente. Apresentam-se traços de um ponto de vista egoísta 

mesmo no respeito a amizade, como poderíamos esperar, devido a amizade não constituir 

uma mera benevolência, mas exigir reciprocidade. 

Um homem deseja o bem do seu amigo por amor ao amigo, e não como um meio para 

sua felicidade[42]. As várias formas de amizade mencionadas por Aristóteles constituem 

todas as ilustrações da natureza social essencial do homem. No plano inferior, necessita 

de amizades úteis . Num plano mais elevado, forma amizades por prazer, isto é, tem um 

prazer natural no convívio com os seus amigos. Num plano ainda mais elevado, constitui 

amizades por bondade, nas quais um amigo ajuda outro a viver a melhor vida. 

A parte mais interessante da discussão é aquela em que Aristóteles defende o ponto de 

vista segundo o qual a amizade baseia-se no amor do homem por si próprio. Noutra 

passagem, adverte-nos da expressão relação ante si próprio; através da metáfora, 

podemos dizer que existe justiça, não ente um homem e si próprio, mas entre duas partes 

do mesmo indivíduo. Aristóteles critica o ponto de vista de Platão, segundo o qual a 

justiça é essencialmente uma relação com o eu[43]; Aristóteles defende um ponto de vista 

semelhante a respeito da amizade, julgando-se, sem dúvida, justificado pela natureza 

mais íntima da relação. Quatro características da amizade podem encontrar-se na relação 

do homem consigo próprio; o homem bom deseja e realiza o melhor para seu 

conhecimento para o seu elemento intelectual, o qual representa ele mesmo. A todo 

momento se encontra numa completa harmonia consigo mesmo, e dum momento a outro 

numa perfeita coerência: é devido ao fato de esta relação existir no homem bom, e porque 

o seu amigo é para si um outro eu, que a amizade possui tais características.  

A teoria de Aristóteles representa uma tentativa de destruir a antítese entre egoísmo e 

altruísmo, mostrando que o egoísmo de um homem bom possui precisamente as mesmas 

características do altruísmo. No entanto, na tentativa de encontrar elementos estáticos de 

http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn43#_ftn43
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn44#_ftn44


eu, o motivo de interesse e da simpatia de uma pessoa por outra, fracassa, porque estas 

relações implicam dois eus distintos. Noutra passagem, Aristóteles segue outra via, 

sugerindo que o eu não consiste numa coisa estática, mas algo capaz de uma extensão 

indefinida. Quando fala de pessoas, tratando os seus amigos como Outros Eus[44], ou 

como partes de Si próprios[45], pretende significar que um homem pode estender os seus 

interesses de tal forma que o bem-estar e outro pode tornar-se para si um objeto de 

interesse, tanto quanto seu bem estar. Uma mãe, por exemplo:  

…"e a amizade parece digna de ser desejada por si mesma. Mas dir-se-ia que ela reside 

antes em amar do que em ser amado, como mostra o deleite que as mães sentem em 

amar; pois algumas mães entregam os filhos a outros para serem educados, e, enquanto 

conhecem o destino deles, amam-nos sem procurar ser amadas em troca (se não lhes são 

possíveis ambas as coisas), mas parecem contentar-se em vê-los prosperar; e amam os 

seus filhos mesmo quando estes, por ignorância, não lhes dão nada do que se deve dar a 

uma mãe”[46]. 

Esta mãe que sofre a dor do seu filho tanto quanto a dor do seu próprio corpo torna-se 

este exemplo de querer para o outro o bem-estar. O altruísmo pode, assim, ser chamado 

egoísmo. Mas dizer isso eqüivale a condená-lo. Existe um amor de si bom, tanto quanto 

mau. O problema reside em saber qual espécie de eu que amamos. Pode ser a que se 

delicia com o dinheiro, as honras ou os prazeres do corpo, os bens por que lutamos, os 

quais são de tal modo que quanto mais os possuímos, menos o outro os deve ter. Ou, 

pode ser, a que se interessa pelo bem-estar dos seus amigos e concidadãos. Tal homem 

dispenderá o seu dinheiro para que os seus amigos tenham mais, mas, mesmo assim, 

toma para si a melhor parte. Os seus amigos apenas obtêm dinheiro, mas ele também o 

que é nobre, a satisfação de fazer o que está certo. E, mesmo que morra por outros, ganha 

mais que perde[47]. 

Nesta parte da Ética, o individualismo de Aristóteles torna-se mais evidente. A razão é 

apresentada como tratando-se do elemento que dá ao homem uma maior autoridade, 

aquilo que é mais verdadeiramente ele próprio, aquilo que satisfaz o homem bom desde o 

momento em que ele próprio se sacrifica. Prepara-se, desse modo, a vida para a seção da 

Ética na qual Aristóteles expõe o bem-estar. 

3.4 A Vida Ideal 

No início da Ética a Nicômaco, vimos que o bem-estar deve ser uma atividade desejável 

em si mesma, e nunca um estado ou disposição. As coisas desejadas em si mesmas são a 

atividade de acordo com a virtude e os divertimentos. O último não pode ser a finalidade 

da vida, pois, embora seja desejável por si mesmo, não é válido por si mesmo, mas sim 

como um relaxante que nos torna apto a uma atividade séria.  

O bem-estar deve ser uma atividade em conformidade com a virtude. Mas, a partir do 

livro V, Aristóteles divide a virtude intelectual e a moral, e que ambas são distintas uma 

da outra. Argumentamos que a sabedoria teorética e a prática, não são um meio para o 

bem-estar, mas sua atividade, seu exercício constituem o bem-estar. Como a sabedoria 

http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn45#_ftn45
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn46#_ftn46
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn47#_ftn47
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn48#_ftn48


teorética é superior à sabedoria prática, e que pelo menos uma parte do valor desta última 

consiste na ajuda que dá a produção da primeira: 

…"o homem que contempla a verdade, porém, não necessita de tais coisas, ao menos 

para o exercício de sua atividade; e pode-se dizer até que elas lhe servem de obstáculo, 

quando mais não seja para a própria contemplação. Mas, enquanto homem que vive no 

meio de outros homens, ele escolhe a prática de atos virtuosos: por conseguinte, 

necessita também de coisas que facilitam a vida humana (…). 

…mas que a felicidade perfeita é uma atividade contemplativa… 

…mas o homem feliz, como homem que é, também necessita de prosperidade exterior, 

porquanto a nossa natureza não basta a si mesma para os fins de contemplação: nosso 

corpo também precisa gozar saúde, de ser alimentado e cuidado. Não se pense, todavia, 

que o homem para ser feliz necessite de muitas ou de grandes coisas. (…) a auto-

suficiência e a ação não implicam excesso, e podemos praticar atos nobres sem sermos 

donos da terra e do mar[48]". 

Assim exposto, está claro que para Aristóteles a contemplação constitui o ingrediente 

fundamental do bem-estar. Mas já é mais difícil ver-se a ação moral constitui outro 

ingrediente do bem-estar, ou se apenas é um meio de assegurar sua produção. 

Consoante Aristóteles, o bem-estar deve ser uma atividade de acordo com a virtude da 

melhor parte de nós, ou seja, a razão; a atividade do bem-estar é teorética. É esta a melhor 

atividade que somos capazes, uma vez que é o exercício do melhor em nós sobre o 

melhor de todos os objetos, aqueles que são eternos e imutáveis. Consiste naquilo que 

podemos fazer com uma maior continuidade; acarreta um prazer duma espantosa pureza e 

estabilidade; é a menos dependente dos outros homens, enquanto a virtude moral requer a 

presença de outros como objetos da sua atividade; parece ser só amada por si mesma, 

enquanto as atividades práticas, nomeadamente, as maiores entre elas, as façanhas dos 

homens de estado e dos soldados, visam bens que as ultrapassam; consiste no gênero de 

vida que devemos atribuir aos deuses, uma vez que seria absurdo atribuir-lhes uma vida 

moral.  

No entanto, a vida contemplativa é muita elevada para nós. Não a podemos viver 

enquanto homens, seres compostos de corpos, de alma irracional e de razão, mas em 

virtude do elemento divino em nós. Contudo, não devemos seguir aqueles que afirmam 

que, sendo nós homens, devemos limitar o pensamentos às coisas humanas. Devemos, na 

medida do possível, nos apoderarmos da vida eterna, vivendo a vida desta parte de nós, 

por ínfima que seja, que constitui a melhor e mais verdadeira de nós próprios. Quem vive 

assim é o homem feliz. 

 

CONCLUSÃO 

http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn49#_ftn49


É extremamente enriquecedor estudar e pesquisar o tema da ética Aristotélica. A 

importância da Ética à Nicômaco, aqui exposta, reside exatamente na sua primazia: foi o 

primeiro tratado sobre o agir humano da história, daí sua inegável importância para a 

história da filosofia. Foi possível, com este trabalho, dar atenção ao problema das 

relações entre os indivíduos, que é justamente a proposta e o objetivo da ética aristotélica. 

Também há primazia na construção de uma ética científica; ela é classificada como uma 

ciência prática, como uma parte que antecede a política. Depois das ciências teoréticas, 

vêm as ciências práticas, que dizem respeito à conduta dos homens e o fim que eles 

querem atingir, seja como indivíduos ou como parte de uma sociedade política. O estudo 

da conduta e do fim do homem como indivíduo cabe à ciência ética. 

Dentre as descobertas do trabalho, podemos apontar a responsabilidade; sem qualquer 

dúvida, Aristóteles afirma a necessidade da responsabilidade para uma ação ser 

considerada como moralmente válida; definitivamente, não há moralidade em uma ação 

irresponsável, ou naquela em que o sujeito não agiu com pleno conhecimento. Isto pode 

ser demonstrado na frase: O homem é responsável pelas suas atos como o é responsável 

pelos seus filhos. Ilustra claramente que, em face aos seus atos, o homem 

necessariamente é julgado.  

Outra descoberta é a classificação das virtudes. Primeiramente Aristóteles faz uma 

distinção na alma humana: a que concebe um princípio racional e a desprovida de razão. 

Também dissemos que há no homem duas espécies de virtudes, as Intelectuais e as 

Morais; as virtudes intelectuais são resultado do ensino e necessitam de tempo; já as 

virtudes morais são resultado do hábito, e é pelo exercício que as adquirimos. Para isso 

resumimos neste trabalho treze virtudes morais, explicitando serem elas o meio-termo em 

relação a dois extremos viciosos. O próximo passo foi resumir as cinco virtudes 

intelectuais; chegamos à conclusão que as intelectuais são as melhores, porque a melhor 

parte do homem é aquela que concebe um princípio racional. Dentre as virtudes 

intelectuais, a sabedoria é superior. 

Outra contribuição significativa desse trabalho foi ter esclarecido qual é o ideal de 

felicidade; a conclusão foi de que feliz é aquele que vive as virtudes dentro da pólis. É 

aquele que vive uma vida intelectual, sendo capaz de dirigir bem a vida, deliberando de 

modo correto o que é bem ou mal para si. É o exercício dessa virtude que constitui a 

perfeição da atividade contemplativa, e dessa forma que é possível alcançar a felicidade 

máxima. 

Podemos avaliar a ética aristotélica, dizendo que sempre se pensa a ética na pólis; não há 

ainda a concepção de indivíduo separado de sua cidade. A vida ideal e feliz é a vida 

racional; essa vida feliz supõe a estima de si mesmo e a amizade.  

Na ética Aristotélica, toda ação humana está orientada para a execução de algum bem, ao 

qual estão unidos o bem e a felicidade; o bem possui o caráter de causa final, que age 

sobre o agente. Mas há uma dificuldade em determinar em que consiste esse bem e essa 

felicidade, já que não há a identificação do sumo bem do homem com deus, a ele 



corresponde o bem mais alto em si mesmo. Para Aristóteles há muitos bens: uns são 

preciosos, dignos de estima como a virtude, a alma e o entendimento; outros são 

desejáveis, como as virtudes que servem para agir bem; outros, como a força, o poder, a 

riqueza e a beleza são simplesmente potências, que podem ser empenhadas para o bem ou 

o mal; outros, como a saúde e a ginástica, contribuem para a prática do bem; uns, como a 

justiça e as virtudes, são sempre desejáveis, e outros, como a força, a riqueza e o poder 

nem sempre o são; alguns bens possuem finalidade, como a saúde, outros são meios para 

consegui-la, como a medicina; alguns bens pertencem à alma, como a virtude, outros ao 

corpo, como a saúde e a beleza, outros são exteriores, como as riquezas. Usando o 

método da exclusão, descarta-se que os bens do homem sejam os prazeres sensíveis, 

tampouco consistem nas riquezas, que são apenas meios para a felicidade; tampouco a 

glória e a honra, que são apenas uma compensação na vida política. Para determinar quais 

são os bens e a atividade própria do homem, Aristóteles analisa as funções do ser 

humano: uma é viver, mas esta é comum aos homens e às plantas, outra é sentir, que 

também é comum ao homem e aos animais, a terceira, e a que distingue verdadeiramente 

o homem, é a atividade racional; portanto, essa é sua atividade própria, e assim a vida do 

homem deve consistir em viver conforme a razão. Mas isso não basta: a razão deve 

dirigir e regular todos os atos da vida do homem, e isto consiste essencialmente na vida 

virtuosa. E, como há muitas virtudes, esta fórmula deve completar-se dizendo que a 

perfeição do homem, logo, seu bem e sua felicidade, é a atividade dirigida pela virtude 

mais alta e elevada, a sabedoria, porque ela é a virtude das virtudes. No primeiro livro da 

Ética à Nicômaco, Aristóteles detém-se nesse ponto; mas no livro X, tratando do mesmo 

tema, ele declara que a vida ideal é a teorética e contemplativa, quer dizer, o exercício da 

atividade na sua potência mais alta, que é a sabedoria. 

Há uma medida para todas as ações humanas, que é o justo-meio. A felicidade é definida 

como atividade da alma, dirigida pela virtude perfeita; é excelente e divina, mas não é 

presente dos deuses e nem produto do acaso, porque é preciso conquistá-la com muito 

exercício e muita prática da virtude. Para tanto é necessário indagar sobre a virtude e em 

que condição ela é um meio-termo para a felicidade. As virtudes morais consistem em ser 

um meio entre dois extremos viciosos; em toda quantidade é possível distinguir o 

excesso, o pouco e uma medida, que é o meio-termo; quando se trata de coisas, o meio-

termo é aquele ponto que se encontra em igual distância entre dois pontos extremos, mas 

quando se trata do homem, o meio-termo é aquilo que não peca nem por excesso e nem 

por defeito, e esta medida muda muito e não é única para todos os homens. Como é 

difícil estabelecer o justo-meio em cada caso particular, deve-se deixar esta definição a 

uma pessoa sensata, que decida retamente; mas há casos em que não cabe estabelecer 

nenhuma medida, assim como em excesso não existe medida. 

Dentre os limites, destaca-se primeiramente a necessidade da inserção do indivíduo na 

Pólis, há um certo intelectualismo na visão de vida ideal, tanto que há um problema: ser 

livre implica necessariamente em ser racional. 

 

 



BIBLIOGRAFIA 

 ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Trad. de Leonel Vallandro e Gerd Bornheim 

da versão inglesa de W. D. Rosá. Col. Os pensadores. São Paulo: Editora Abril 

Cultural, 1973..  

 CHAUÍ, Marilena de Souza. Introdução à história da filosofia:dos pré-socráticos 

a Aristóteles, vol. 01. São Paulo: Brasiliense, 1994.  

 DURANT, Will. Os grandes pensadores. 7
a
 ed. Trad. de Monteiro Lobato. São 

Paulo: Companhia Editora Nacional, 1967.  

 FRAILE, Guilhermo. História de la filosofía. 4
a
 Ed. Madrid: Biblioteca de autores 

Cristianos, 1976.  

 LADRIERE, Jean. Os desafios da racionalidade. Petrópolis: Editora Vozes, 1979.  

 PADOVANI, Umberto; CASTAGNOLA, Luís. História da filosofia. São Paulo: 

Edições Melhoramentos, 1954.  

 REALLE, Giovanni; ANTISERI, Dário. História da filosofia, vol I. 2
a
 Ed. São 

Paulo: Paulus, 1991.  

 ________. História del pensamiento filosofico y científico. Tomo I - Antiguedad 

y edad media. Barcelona: Editorial Herder, 1988.  

 ROSS, Sir David. Aristóteles. Biblioteca de filosofia. Buenos Aires: 

sudamericana, 1957.  

 VERGNIÈRES, Solange. Ética e política em Aristóteles. Ed. Paulus.  

 

Anexo I: QUADRO DAS VIRTUDES MORAIS 

Sentimento ou 

paixão (por 

natureza) 

Situação em que 

o sentimento ou 

a paixão são 

sucitados 

Vício (excesso) 

(por deliberação e 

por escolha) 

Vício (falta) (por 

deliberação e por 

escolha) 

Virtude (justo 

meio) (por 

deliberação e por 

escolha) 

Prazeres 
Tocar, ter 

ingerir 
Libertinagem Insensibilidade Temperança 

Medo Perigo, dor Covardia Temeridade Coragem 

Confiança Perigo, dor Temeridade Covardia Coragem 

Riqueza Dinheiro, bens Prodigalidade Avareza Liberalidade 

Fama Opinião alheia Vaidade Humildade Magnificência 

Honra Opinião alheia Vulgaridade Vileza Respeito próprio 

Cólera 
Relação com os 

outros  
Irascibilidade Indiferença Gentileza 

Convívio 
Relação com os 

outros 
Zombaria Grosseria 

Agudeza de 

espírito 

Conceder 

prazer 

Relação com os 

outros 
Condescência Tédio Amizade 

Vergonha 
Relação de si 

com outros 
Sem-vergonhice Timidez Modéstia 



Sobre a boa 

sorte de 

alguém 

Relação dos 

outros consigo 
Inveja Malevolêcia Justa apreciação 

Sobre a má 

sorte de 

alguém 

Relação dos 

outros consigo 
Malevolência Inveja Justa indignação 

 


