ETICA A NICOMACO
INTRODUCAO

O tema do presente texto é a ética Aristotélica. E uma pesquisa baseada no livro Etica a
Nicbmaco de Aristoteles.

A motivacdo inicial foi descobrir qual é o bem que o ser humano busca para sua
realizacdo segundo o Estagirita. Ao decorrer do trabalho indicamos também os problemas
dos valores importantes para a pessoa; ademais buscamos responder qual € o lugar da
ética em nossas vidas? As hipoteses encontradas na ética Aristotélica indicam a vida ideal
como vivéncia das virtudes, junto com o0s outros, e que essa vivéncia é a felicidade.

Justificamos esse tema pela necessidade de estudar o problema da moral nas relagdes
humanas, pela necessidade de voltar ao inicio da ética e indicar os principais conceitos
propostos por Aristoteles, ressaltando a relevancia desta proposta ética.

O trabalho estd dividido em trés capitulos. Iniciamos o primeiro capitulo
contextualizando a época vivida pelo autor, o caminho por ele percorrido, as obras por ele
escritas e a classificacao das ciéncias iniciadas por Aristoteles.

O segundo capitulo trata do resumo da Etica & Nicoémaco, dividido em quatro pontos.
Neles séo abordados o objeto do agir humano, a divisdo das virtudes, a estrutura de um
ato moral e a classificacao das virtudes.

O terceiro capitulo retoma alguns aspectos da ética Aristotélica e d& a eles uma visdo
mais atual, reforcando algumas idéias defendidas pelo estagirita.

Como método utilizo a leitura, a interpretacdo exegético-hermenéutica e a escrita*.

CONTEXTUALIZACAO HISTORICA

Dentre tantos motivos que podemos encontrar para o fato, a primeira certeza que temos é
que a Filosofia tal como a concebemos, teve origem na Grécia antiga. A filosofia na
Grécia surge atraves de condigdes socio-econdémico-culturais, como o evento original e
originario, e isto representa um salto qualitativo - € um evento quantitativo - pois nunca
antes se havia privilegiado a razo na tentativa de compreender o universo, a vida
humana, a vida politica, a vida virtuosa e os valores da felicidade. O povo grego
incumbiu-se dessa tarefa, no Século VI ou V a.C.

O periodo que procuramos trabalhar é a fase das grandes sinteses do pensamento grego.
Esse periodo, que coincide com o século IV a.C., tem dois grandes autores: Platdo e
Aristoteles.


http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn1#_ftn1

1.1 Autor e Obras.

O autor da Etica A Nicdmaco, Aristoteles, nasceu na Maceddnia, cidade de Estagira,
Tassalonica, na costa nordeste da peninsula da Calcidia, no ano de 384 a.C. Seu pai
chamava-se Nicomaco, exercia a profissdo de médico do rei da Macedbnia, Amintas II;
residiam na corte ou na Cidade Real.

No ano de 367a.C., quando Aristoteles contava com 17 anos, foi enviado a Atenas para
completar sua educacgdo, certamente atraido pela intensa vida cultural da cidade, que lhe
acenara possibilidade de estudo. Ingressou na Academia de Platdo e estudou ali até o ano
de 348 a.C., data da morte do mestre Plat&o.

No ano de 342 a.C. Aristételes foi encarregado da educacdo de Alexandre, filho do Rei
da Macedonia, que estava com 13 anos. No ano de 336 Alexandre sucedeu seu pai no
reinado e iniciou suas conquistas; a relacdo entre mestre e discipulo mostraria-se estavel,
pois o rei Alexandre enviou a Aristoteles material para estudo e ajuda financeira.

Depois que terminou a educagdo do Rei Alexandre, Aristoteles voltou a Atenas e iniciou
uma escola nas proximidades de um templo dedicado ao deus Apolo; por isso ela recebeu
0 nome de Liceu.

Na organizacdo da escola, haviam disciplinas (esotéricas) para seus discipulos pela
manha e a tarde para o publico mais amplo (exotéricas). Sua escola era chamada de
Peripatos (passeio) e, seus seguidores, denominados “peripatéticos”, pois as aulas eram
administradas durante um passeio realizado pelo mestre e seus discipulos.

Com a morte do Rei Alexandre, aumentou, em Atenas, a rivalidade contra Aristoteles,
que foi acusado de favorecer o Rei Maced6nico — por ter sido o mestre do grande
soberano. Para fugir de seus inimigos, refugiou-se em Calsis, onde possuia bens imoveis
maternos, deixando Teofastro na direcdo da escola peripatética. Retirou-se de Atenas
dizendo que ‘ndo queria que os atenienses pecassem pela segunda vez contra a filosofia’,
relembrando a morte de Socrates. Sua morte viria no ano seguinte, em 322 a.C.

Aristételes deixou inimeras obras, mas entre aquelas deixadas por ele e as conhecidas
hoje, como pertencentes ao Corpus Aristotélicum, ha uma grande diferenca. Primeiro,
pela consideracdo de que muitas obras foram definitivamente perdidas e, segundo,
questiona-se a autenticidade de outras. A primeira edicdo completa das obras de
Aristoteles ¢ a de Andronico de Rodes (ultimo século a.C.), que € considerada
substancialmente auténtica; classificaremos as obras de Aristoteles tendo presente a
edicdo de Andrénico de Rodes:

I- Escritos l6gicos, chamados posteriormente de Organon, mas que correspondem a
intencdo do autor que considera a légica como instrumento da ciéncia.

I1- Escritos sobre a fisica, abrangendo a Cosmologia e a Antropologia, também a
Filosofia Teorética e a Metafisica.



I11- Escritos metafisicos: a Metafisica em catorze livros. E uma compilacio feita apés a
morte de Aristoteles mediante seus apontamentos e manuscritos; 0 nome metafisica
refere-se ao lugar que ela ocupa na cole¢do de Andrdnico, depois da fisica.

IV- Escritos morais e politicos: a Etica & Nicdmaco, a Etica 8 Eudemo, a Grande Eticae a
Politica em oito livros.

V- Escritos retoricos e poeéticos: a Retdrica, a Poética.

1.2 A classificacdo das ciéncias de Aristoteles.

A classificagdo das ciéncias, em Aristdteles, envolve uma teoria do conhecimento. Ja
mencionamos que ele foi um grande sistematizador do pensamento de sua época, assim,
teremos que considerar trés fases no conhecer:

1. Contato com o objeto através dos sentidos;

2. A impressdo do objeto é percebida passivamente pelo intelecto;

3. O intelecto transforma a impressdo em conceito, grau maximo de abstracéo.

Logo, o ser humano terd& o conhecimento do necessario e do contingente. Do
conhecimento do necessario faz parte a Filosofia Primeira e a Ciéncia; do contingente, a
Arte e a Sabedoria Prética.

A Ciéncia se subdivide em:

1. Teoréticas: no geral a Filosofia Primeira; no particular a Fisica e a Matematica.

2. Préticas: Politica, Economia e Etica.

3. Produtivas: Medicina, Ginastica, Gramatica, Musica, Dialética, Retdrica e poética.
Desta forma, consegue-se abranger todo conhecimento da época, sendo a grande sintese
do conhecimento do povo grego. Ainda hoje, quando necessitamos classificar as ciéncias,
recorremos a classificacdo Aristotélica; em alguns aspectos essa classificacdo € ainda
valida.

1.3 A ética Aristotélica

Dentre os escritos de Aristoteles, nos ateremos & Etica & Nicoémaco, que é considerado um
escrito de Aristoteles maduro, com o seu sistema filosofico proprio e definitivo. O
contexto em que foi escrita a Etica a Nicomaco ¢ a fundagdo do Liceu em 335 a.C. a 323

a.C., mesmo que a ética, na sua forma atual seria do ano 300 a.C. (rescrita
posteriormente[1]).


http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn2#_ftn2

O pensamento moral de AristOteles esta exposto nas obras: Etica a Nicdmaco, Etica a
Eudemo e a Grande Etica. A ética, nas obras Aristotélicas, é considerada como uma parte
ou um capitulo da politica, que antecede a prépria politica. Ela diz respeito ao individuo,
enguanto a politica considera 0 homem na sua dimensao social.

RESENHA: A ETICA A NICOMACO
2.1 O objeto do agir humano.

A primeira pergunta é sobre o que é o bom ou o bem. Se o livro inicia com o
guestionamento, ha também uma afirmacéo: todo o individuo, assim como toda acdo e
toda escolha, tem em mira um bem e este bem € aquilo a que todas as coisas tendem. O
fim de nossas acbes € o0 Sumo Bem, mas, como o conhecimento de tal fim tem grande
importancia para nossa vida, devemos determina-lo para saber de qual ciéncia 0 Sumo
Bem € objeto.

Tal ciéncia é a ciéncia mestra (que é a Politica) e seu estudo cabera a Etica. E objeto da
politica porque as acdes belas e justas admitem grande variedade de opinides, podendo
até ser consideradas como existindo por convencéo, e ndo por natureza. O fim que se tem
em vista ndo € o conhecimento do bem, mas a acdo do mesmo; e esse estudo sera util
aqueles que desejam e agem de acordo com um principio racional, por isso ndo sera Util
ao jovem que segue suas paixdes e ndo tem experiéncia dos fatos da vida.

Mas, se todo o conhecimento e todo trabalho visam a algum bem, qual sera o mais alto de
todos os bens? O fim certamente sera a felicidade, mas o vulgo ndo a concebe da mesma
forma que o sabio. Para o vulgo, a felicidade é uma coisa 6bvia como o prazer, a riqueza
ou as honras; aqueles que identificam a felicidade com o prazer vivem a vida dos gozos; a
honra é superficial e depende mais daquele que da do que daquele que recebe; a riqueza
ndo é o sumo bem, é algo de Util e nada mais.

Dessa forma, devemos procurar o bem e indagar o que ele €. ora, se existe uma finalidade
para tudo o que fazemos, a finalidade sera o bem. A melhor funcdo do homem ¢é a vida
ativa que tem um principio racional. Consideramos bens aquelas atividades da alma, a
felicidade identifica-se com a virtude, pois a virtude pertence a atividade virtuosa. No
entanto, 0 Sumo Bem esta colocado no ato, porque pode existir um estado de animo sem
produzir bom resultado:

“Como no homem que dorme ou que permanece inativo; mas a atividade virtuosa, nao:
essa deve necessariamente agir, e agir bem"[2].

Sendo a felicidade a melhor, a mais nobre e a mais aprazivel coisa do mundo e tendo-na
identificado como uma atividade da alma em consonéncia com a virtude, ndo sendo
propriamente a felicidade a riqueza, a honra ou o prazer, etc; a felicidade necessita


http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn3#_ftn3

igualmente desses bens exteriores, porque € impossivel realizar atos nobres sem 0s
meios:

“O homem feliz parece necessitar também dessa espécie de prosperidade; e por essa
razdo, alguns identificam a felicidade com a boa fortuna, embora outros a identifiquem
com a virtude"[3].

Por isso, pergunta-se se a felicidade é adquirida pela aprendizagem, pelo habito ou
adestramento; se é conferida pela providéncia divina ou se é produto do acaso. Se ¢ a
felicidade a melhor dentre as coisas humanas, seguramente é uma dadiva divina — mesmo
que venha como um resultado da virtude, pela aprendizagem ou adestramento, ela esta
entre as coisas mais divinas. Logo, confiar ao acaso o que ha de melhor e mais nobre,
seria um arranjo muito imperfeito. A felicidade ¢ uma atividade virtuosa da alma; os
demais bens sdo a condi¢do dela, ou sdo Uteis como instrumentos para sua realizag&o.

2.2 As virtudes

Hé& duas espécies de virtudes: as intelectuais e as morais. As virtudes intelectuais sdo o
resultado do ensino, e por isso precisam de experiéncia e tempo; as virtudes morais sao
adquiridas em resultado do hébito, elas ndo surgem em nds por natureza, mas as
adquirimos pelo exercicio, como acontece com as artes:

“(...) os homens tornam-se arquitetos construindo e tocadores de lira tangendo seus
instrumentos. Da mesma forma, tornamo-nos justos praticando atos justos"[4] ...

Também pelas mesmas causas e pelos mesmos meios que se gera e se destroi toda a
virtude, assim, como a arte: “de tocar o instrumento surgem os bons € 0os maus musicos”.

Com as virtudes da-se o mesmo. E pelos atos que praticamos, nas relacbes com 0s
homens, que nos tornamos justos ou injustos. Por isso, faz-se necessario estar atento para
as qualidades de nossos atos; tudo depende deles, desde a nossa juventude existe a
necessidade de habituar-nos a praticar atos virtuosos.

Ao nosso estudo, ndo interessa tanto investigar o que € a virtude, mas, estudar a virtude
para tornar-nos bons. Mas consideremos que em nossa natureza o excesso e a falta séo
destrutivos:

“Tanto a deficiéncia como o excesso de exercicio destroem a for¢a, e da mesma forma, o
alimento e a bebida que ultrapassam determinados limites, tanto para mais como para
menos, destréem a saude™[5]...

Também nas virtudes, 0 excesso ou a falta sdo destrutivos, porque a virtude é mais exata
que qualquer arte, pois possui como atributo o meio-termo — mas é em relagdo a virtude
moral; € ela que diz respeito a paixdes e acdes, nas quais existe excesso, caréncia e meio-
termo. O excesso é uma forma de erro, mas, 0 meio termo é uma forma digna de louvor;
logo, a virtude é uma espécie de mediana.


http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn4#_ftn4
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn5#_ftn5
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn6#_ftn6

Conquanto, cabe frisar que é meio-termo entre dois vicios, um por excesso e outro por
falta. Mas, nem toda acdo e nem toda paixao admitem meio-termo; ha algumas acdes ou
paixdes que implicam em maldade, como a inveja. Elas sdo mas em si mesmas, nelas néo
ha retiddo, mas erro. E absurdo procurar meio-termo em atos injustos; do excesso ou da
falta, ndo ha meio-termo.

Como nossa tarefa de estudo das virtudes tem como resultado a agdo, e ndo o
conhecimento da virtude, é necessario frisar a pratica dos atos. E pela pratica dos atos
justos que se gera 0 homem justo, é pela préatica de atos temperantes que se gera 0 homem
temperante; é atraves da acdo que existe a possibilidade de alguém tornar-se bom:

“Mas a maioria dos homens ndo procede assim. Refugiam-se na teoria e pensam que
estdo sendo filosofos e se tornardo bons dessa maneira. Nisso se portam como enfermos
que escutassem atentamente seus médicos, mas ndo fizessem nada do que estes lhe
prescrevem"[6].

2.3 A estrutura do ato moral.

A virtude relaciona-se com paixdes e a¢fes, mas, um sentimento ou uma acdo pode ser
voluntéria ou involuntéria. As paixdes ou a¢des voluntarias dispensa-se louvor e censura,
enquanto as involuntarias merecem perddo e, as vezes, piedade; por isso, é necessario
distinguir entre o voluntério e involuntario. Sao involuntérias aquelas acbes que ocorrem
sob compulséo e ignoréncia, é compulsorio ou forgado aquilo em que o principio motor
estad fora de nds e para tal em nada contribui a pessoa que age ou sente a paixdo. Ha atos
praticados para evitar males maiores:

"Se um tirano ordenasse a alguém um ato vil e esse, tendo pais e filhos em poder
daquele, praticasse o ato para salva-los de serem mortos"[7]...

Tais atos assemelham-se aos voluntarios pelo fato de serem escolhidos, e o principio
motor estar no agente, por estar na pessoa fazer ou ndo fazer. A¢des de tal espécie sdo
voluntarias, mas, em abstrato talvez sejam involuntérias, ja que ninguém as escolheria
por si mesmas. As acgdes sdo forcadas quando as causas encontram-se externas ao agente
e ele em nada contribuiu. O voluntario parece ser aquilo cujo motor se encontra no
préprio agente que tenha conhecimento das circunstancias particulares do ato.

Também o ato de escolher parece ser voluntario, mas ndo se identifica ao voluntario
porque seu conceito € mais extenso. Os atos praticados sob o impulso do momento
podem ser voluntarios, mas ndo escolhidos, a escolha ndo é comum as criaturas
irracionais pois essas agem segundo seu apetite; a escolha envolve um principio racional
e 0 pensamento, ela € aquilo que colocamos diante de outras coisas.

O objeto da escolha é algo que estd em nosso alcance e este é desejado apds a
deliberacdo. A escolha é, portanto, um desejo deliberado. Mas como o fim € aquilo que
desejamos e o meio aquilo que deliberamos e escolhemos, as agdes devem concordar com
a escolha e serem voluntarias. O exercicio da virtude diz respeito aos meios, logo, a


http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn7#_ftn7
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn8#_ftn8

virtude estd em nosso poder de escolha. Em outras palavras, podemos escolher entre a
virtude e o vicio, porque se depende de nos o agir, também depende o0 ndo agir. Depende
de nos praticarmos atos nobres ou vis, ou entdo, depende de nds sermos virtuosos ou
viciosos: "(...) O homem ¢ um principio motor e pai de suas agdes como o ¢ de seus

filhos"[8].

Os atos que encontram-se em nds, também devem estar em nosso poder e serem
voluntarios. E pelo exercicio de atividades sobre objetos particulares que se formam as
disposicdes de carater. Ndo menos irracional € supor que um homem que age
injustamente ndo deseja ser injusto, ou aquele que corre atras de todos os prazeres nao
deseja ser intemperante:

"Podemos supor o caso de um homem que seja enfermo voluntariamente, por viver na
incontinéncia e desobedecer os seus médicos. Nesse caso, a principio dependia dele o
ndo ser doente, mas agora ndo sucede assim, porquanto virou as costas a sua
oportunidade. Tal como para quem arremessou uma pedra, ja ndo é possivel recupera-
la; e contudo, estava em nosso poder ndo arremessar, Vvisto que o principio motor
encontrava-se no agente"[9].

O mesmo acontece com 0s vicios, que a principio dependiam dos homens ndo se
tornarem viciosos, mas foi por sua propria vontade e escolha que tornaram-se assim.
Agora, ja ndo é possivel ser diferente. Fica esclarecido que as virtudes sdo voluntarias,
porque somos senhores de nossos atos se conhecemos as circunstancias, e estava em
nosso poder o agir ou o0 ndo agir de tal maneira. Os vicios também sdo voluntérios,
porgque 0 mesmo se aplica a eles.

2.4 As Virtudes Morais:
01. A coragem[10]
(andréia)- € meio-termo em relagdo ao sentimento de medo e de confianca.

As coisas que tememos sdo terriveis e as qualificamos como males. N6s tememos todos
0s males, e temer certas coisas € até justo e nobre — é vil ndo temé-las. A pobreza ou a
doenca ndo devemos temer, nem aquelas coisas que procedem do vicio ou aquelas que
ndo dependem de nds; é covarde aquele que ndo suporta 0s insultos ou a inveja como
deve. A bravura relaciona-se com as coisas mais nobres como a morte na guerra, e bravo
é aquele que se mostra destemido em face a uma morte honrosa.

Os bravos, embora temam aquelas coisas que estdo acima das forcas humanas,
caracterizam-se por enfrenta-las como se deve. Mas aquele que diz ndo ter medo, que €
insensivel ao que realmente é terrivel, € o homem temerario; ele & um simulador de
coragem, porgue deseja parecer corajoso. Em contrapartida, aquele que excede no medo é
covarde, porque ele teme o que ndo deve temer, falta-lhe confianca e é dado ao desespero
por temer certas coisas.


http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn9#_ftn9
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn10#_ftn10
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn11#_ftn11

A covardia e a temeridade sdo a caréncia e 0 excesso e a posi¢do correta é a bravura.
02. A Temperanga[11]
(Sofrosine)- € o meio-termo em relacdo aos prazeres e dores.

As espécies dos prazeres com que se relaciona sdo 0s prazeres corporais. Mas ndo se
relaciona aos objetos da visdo, nem da audicdo ou do olfato. A temperanca e a
intemperanca relacionam-se aos prazeres do tato e do paladar.

Ao intemperante somente interessa 0 gozo do objeto em si, no comer e beber e na unido
dos sexos. Por causa dos prazeres, a intemperanca é, dentre os vicios, a mais difundida; e
€ motivo de censura porque nos domina, ndo como homens, mas como animais.

O apetite é natural, mas o0 engano € o excesso. Os intemperantes excedem com o que ndo
devem, e mais do que devem.

O excesso em relacdo aos prazeres € intemperanca e é culpavel, porque, nesse estado,
somos levados pelo apetite. O temperante, que ocupa a posicdo mediana, ndo aprecia o
que ndo deve, nem nada disso em excesso. Os apetites devem ser poucos e moderados, e
ndo podem opor-se, de modo algum, ao principio racional. No homem temperante, o
elemento apetitivo harmoniza-se ao racional, 0 que ambos tem em mira € o nobre.

03. A Liberalidade[12]

( Eleuteridtes)- € o meio-termo no dar e no receber dinheiro. O excesso é a prodigalidade
e a deficiéncia é a avareza.

O homem liberal é louvado no tocante a dar e receber riquezas, mas é especialmente
louvado aquele que sabe dar suas riquezas. O avarento quer o dinheiro mais do que deve
e o prédigo esbanja a riqueza com seus prazeres. Quem melhor usa a riqueza é aquele que
possui a virtude a ela associada: 0 homem liberal.

O homem liberal da as guantias que convém, as pessoas que convém e na ocasido que
convém, com todas as demais condigdes que acompanham a reta acdo de dar, com prazer
e sem dor. A liberalidade € uma disposicdo de carater daquele que da.

A avareza é deficiente no dar e excede no receber; a prodigalidade excede no dar e no
n&do receber, esses ndo tardam em exaurir suas posses porque ddo em excesso.

04. A Magnificéncia[13]

(Megaloprépeia)- € um meio-termo quanto ao dinheiro dado em grandes quantias; o
excesso € a vulgaridade e 0 mau gosto, a deficiéncia é a mesquinhez.


http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn12#_ftn12
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn13#_ftn13
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn14#_ftn14

E uma virtude relacionada com a riqueza, mas se estende apenas as agdes que envolvem
gastos. A magnificéncia € um gasto apropriado de grandes quantias, logo, ela deve ser
apropriada ao agente e as circunstancias.

Sendo os gastos do homem magnificente vultuosos e apropriados, tal serdo 0s seus
resultados. Um grande dispéndio com grandes resultados. A magnificéncia é um atributo
dos gastos honrosos, como 0s que se relacionam a ofertas, construcdes e sacrificio aos
deuses. Por isso 0 homem pobre ndo pode ser magnificente, porque ndo tem os meios de
sé-lo.

A deficiéncia a essa disposicao de carater € a mesquinhez; este fica aquém da medida em
tudo, em tudo o que faz estuda a maneira de gastar menos e lamenta até o pouco que tem.

O excesso € a vulgaridade, porque gasta além do que € justo. Por exemplo, da um jantar
de amigos na escala de um banquete de nupcias.

05. O Justo Orgulho[14]

(Megalopskhia)- € 0 meio-termo em relagdo a honra e a desonra. O excesso ¢ a ‘vaidade
oca’ e a deficiéncia ¢ a humildade indébita.

O Justo Orgulho também pode ser chamado Magnanimidade ou Respeito Proprio. O
homem magnanimo é aquele cujos mérito e pretensdes sdo igualmente elevados, por isso
essa virtude pressupde outras, realgcando-as. O homem magnanimo reclama a honra, mas
aquela honra conferida ao homem bom lhe daré apenas prazer moderado, porque o Justo
Orgulho relaciona-se com a honra em grande escala.

Ele € um extremo com respeito a grandeza de suas pretensdes, mas € meio-termo na
justica de suas pretensdes. O objetivo do homem magnanimo é a honra, e a respeito dela
que ele é como deve ser.

O que fica aquém é o homem indevidamente humilde, que sendo digno de coisas boas,
rouba de si 0 que merece e ndo se julga digno de coisas boas. Aqueles que ultrapassam a
medida sdo vaidosos; todos que ignoram a Si mesmos, aventuram-se a honrosos
empreendimentos sem serem dignos para tal e logo fracassam.

06. Anbénimo[15]-

O homem que excede no desejo a honra € o ambicioso (Afilotimia), o que fica aquém é
desambicioso (Filotimia), o intermediario é o Andnimo.

A honra pode ser desejada mais ou menos do que se convém, ou da maneira e das fontes
que se convem. O homem ambicioso deseja a honra mais que convém, o desambicioso
ndo quer se honrado e fica aquém da medida.

A esta disposi¢do de carater o que se louva é um meio-termo no tocante a honra.


http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn15#_ftn15
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn16#_ftn16

07. A Calma[16]

(Praotes)- é o meio-termo em relacdo a célera; aquele que excede € o irascivel, o que fica
aquem € o pacato.

Louva-se 0 homem que se encoleriza justificadamente, tal homem tende a néo deixar-se

perturbar nem guiar-se pela paixdo, mas ira-se da maneira, com as coisas e no tempo
prescrito.

A deficiéncia é a pacatez, e essas pessoas ndo se encolerizam com coisas que deveriam
excitar sua ira; também sdo chamados de tolos e insensiveis.

O excesso € o homem irascivel, que encoleriza-se com coisas indevidas e mais do que
convém.

08. A Veracidade[17]

(Alétheia)- € o meio-termo no tocante a verdade, 0 exagero é a jactancia e o0 que a
subestima € a falsa modéstia.

09. A Pessoa Espirituosa ou Espirito[18]

(Eutrapelia)- € o meio-termo na aprazibilidade no proporcionar divertimento. O excesso
é a chocarrice e a deficiéncia a rusticidade.

10. A Amabilidade[19]

(Filia)- € o meio-termo na disposicdo de agradar a todos de maneira devida e amavel; o
excesso € 0 obsequioso se nado tiver propoésito, e lisonjeiro se visa a um interesse proprio;
a deficiéncia é a pessoa mal humorada.

11. A ModéstiaJ20]

(Aidémddn)- é o intermediario nas paixdes e relativo a elas; aguele que excede € o
acanhado e este se envergonha de tudo, enquanto aquele que mostra deficiéncia é o
despudorado e nédo se envergonha de coisa alguma.

12. A Justa Indignagéo[21]

(Némesis)- é o meio-termo entre a inveja e o despeito, e refere-se a dor ou prazer da boa

ou ma fortuna dos outros. O excesso € a inveja, e a deficiéncia € o despeito.

13. A Justica[22]


http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn17#_ftn17
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn18#_ftn18
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn19#_ftn19
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn20#_ftn20
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn21#_ftn21
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn22#_ftn22
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn23#_ftn23

(Dicaiosine)- nela faz-se necessario distinguir as duas espécies e mostrar em que sentido
cada uma delas é um meio-termo.

A justica é a disposi¢do de carater que torna as pessoas propensas a fazer o que € justo e a
desejar 0 que é justo. Dessa forma, a justica é uma virtude completa ou é muitas vezes
considerada a maior das virtudes. E uma virtude completa por ser o exercicio atual da
virtude completa, isto é, aquele que a possui pode exercer sua virtude sobre si e sobre o
proximo. Por isso se diz que somente a justica, entre todas as virtudes, € o bem do outro,
visto que é possivel fazer o que € vantajoso a um outro. O melhor dos homens ¢é aquele
que exerce sua virtude para com o outro, pois essa tarefa é a mais dificil.

H& dois tipos de justica, uma que se manifesta na distribuicdo das honras, de dinheiro
entre aqueles que tem parte na constituicdo; e outra, que tem um papel corretivo nas
transacOes entre os individuos; ela se divide em transacdes voluntérias e involuntérias.

H& quem defenda outro tipo de justica, que ndo se enquadra nas citadas acima, que seria a
reciprocidade. A reciprocidade ndo € justica, porque pagar o mal com o mal ou o bem
com o bem faz parte das agdes dos cidad&os, e ndo caracteriza o agir justo, salvo em
alguns casos.

A justica politica divide-se em natural e legal. A natural é aguela que tem a mesma forca
em toda parte; a legal é a justica estabelecida. Alguns pensam que toda justica é
estabelecida porque ha alteracdes nas coisas percebidas como justas, e se fossem naturais,
teriam que ser imutaveis, como o fogo que arde em toda a parte. No entanto, ambas as
espécies de justica sdo mutdveis, as coisas justas por convencdo assemelham-se a
medidas, que ndo sdo iguais em toda parte.

No tocante a justica, cabe destacar que € o carater voluntario ou involuntario que
determina o justo. O homem somente é justo quando age de maneira voluntaria, e se age
involuntariamente ndo é justo nem injusto, a ndo ser por acidente.

2.5 As Virtudes intelectuais

A alma humana possui duas partes: a que tem um principio racional e a privada de razao.
A parte racional da alma se divide em cientifica (direcional ou pratica) e calculativa
(especulativa e teorica). A calculativa é uma parte da alma que concebe um principio
racional, ela versa sobre coisas universais e tedricas, que ndo podem ser a ndo ser aquilo
que sdo. O objeto da parte calculativa é a verdade, logo, para o conhecimento
especulativo o bem se identifica com o verdadeiro e o mal com o falso.

A alma possui trés elementos: a sensacdo, a razdo e o desejo[23]. A sensacdo ndo
controla a acdo, e isto pode ser percebido nos animais que tém sensacdo, mas ndo
produzem acdo. A razdo e o desejo determinam a acdo, entretanto, de modo diferente, ja
que a virtude moral é uma disposicao para a escolha; contudo, ela envolve o desejo por
um fim e a razdo descobre 0s meios proprios para esse fim:


http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn24#_ftn24

"A origem da agdo € a escolha, e da escolha é o desejo e o raciocinio com um fim em
vista. Eis ai por que a escolha ndo pode existir nem sem razdo nem sem intelecto, nem
sem uma disposi¢cdo moral”[24].

O puro pensamento nada anima, somente possui um poder animador assim dirigido para
um fim; o homem, visto como um autor de acao, € uma unido do desejo com a razdo. A
virtude de uma e de outra, devem constituir-se aquilo que permite chegar a verdade.

As disposicdes, pelas quais a alma possui a verdade, sdo cinco: a arte, 0 conhecimento
cientifico, a sabedoria pratica, a sabedoria filoséfica e a razdo intuitiva[25].

1. O conhecimento cientifico(episteme)-

Seu objeto € o necessario e eterno; toda ciéncia pode ser ensinada e seu objeto aprendido.
O conhecimento cientifico € um estado que nos torna capaz de demonstrar, é quando um
homem tem certa espécie de conviccdo, além de conhecer os pontos de partida, que
possui conhecimento cientifico. E uma disposic&o em virtude da qual demonstramos.

2. A Arte (tekné)-

E idéntica a uma capacidade de produzir que envolve o reto raciocinio. Toda arte visa a
geracdo e se ocupa em inventar e em considerar as maneiras de produzir alguma coisa
que tanto pode ser como ndo ser, e cuja origem estd no que produz, e ndo no que é
produzido. A arte ndo se ocupa nem com as coisas que S30 OU que Se geram por
necessidade, nem com as que fazem de acordo com a natureza. A arte € uma questdo de
produzir e ndo de agir.

3. A Sabedoria Prética (phronesis)-
E caracteristica de um homem que delibera bem sobre o que é bom e conveniente para
ele. Mas 0 homem com essa sabedoria ndo procurar coisas boas somente para si, mas

sabe deliberar sobre aquelas coisas que contribuem para a vida boa em geral.

A sabedoria pratica é uma capacidade verdadeira e raciocinada de agir com respeito as
coisas que sdo boas ou mas para 0 homem.

4. A Razdo Intuitiva (ndus)-

Consiste aquilo pelo qual aprendemos as ultimas premissas de onde parte a ciéncia; ela
aprende os primeiros principios. Seu método é a indugdo, que apreende a verdade
universal e a partir disso aparece como evidente a si.

5. Sabedoria Teoretica. (sofia)-

A sabedoria é a razdo intuitiva combinada com o conhecimento cientifico, orientada para
objetos mais elevados. E, dentre as formas de conhecimento, a mais perfeita; superior a


http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn25#_ftn25
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn26#_ftn26

sabedoria prética que tem como objeto as coisas humanas e diz respeito & acdo;
deveriamos possuir ambas as espéecies de sabedoria, mas de preferéncia a sabedoria
teorética.

Depois de haver classificado as virtudes intelectuais, tentaremos uni-las em torno de um
objetivo comum:

"Ora, todas as disposicdes que temos considerado convergem, como era de se esperar,
para 0 mesmo ponto, pois quando falamos de discernimento, de inteligéncia, de
sabedoria pratica, e de razdo intuitiva, atribuimos as mesmas pessoas a posse do
discernimento, o terem alcancado a idade da razéo, e serem dotados de inteligéncia e de
sabedoria pratica"[26].

Todas essas faculdades giram em torno de coisas imediatas, e 0 homem inteligente é
aquele capaz de julgar as coisas com que se ocupa a sabedoria pratica. Pois ndo s6 o
homem dotado de sabedoria pratica deve ter conhecimento dos fatos particulares, mas
também a inteligéncia e o discernimento versam sobre coisas a serem feitas; a razéo
intuitiva também ocupa-se de coisas imediatas.

Aristételes volta-se agora ao problema da utilidade da sabedoria teorética e pratica. Neste
contexto surgem trés questoes.

1°: J4 que a sabedoria filosofica ndo considera nenhuma das coisas que tornam o homem
feliz, e a sabedoria pratica, embora trate dessas coisas, para que precisamos dela? A
sabedoria préatica é uma disposicdo da mente e é caracteristica de um homem bom e néao
nos tornamos mais capazes de agir pelo fato de conhecé-las.

Se dissermos que 0 objetivo da sabedoria pratica é tornar o homem bom, ela ndo tera
nenhuma utilidade para aqueles que ja séo bons:

"... e, por outro lado, de nada serve ela (sabedoria préatica) para 0s que ndo possuem
virtude. Com efeito, nenhuma diferenca faz que eles proprios tenham sabedoria pratica
ou que obedecam a outros que a tém, e seria suficiente fazer o que costumamos fazer
com respeito a saude: embora desejemos gozar saude, ndo nos dispomos por isso a
aprender a arte da medicina"[27].

2°. Pois, guanto aos que ndo sdo bons, esses podem consultar um homem sabio, da
mesma maneira como procedemos com o0 medico, em vez de tentarem eles serem sabios?
3% Sera que a sabedoria filosofica, sendo inferior a préatica, tem autoridade sobre a
altima?

A resposta é: 1°- Ambas as formas de sageza produzem felicidade, simplesmente pelo
fato de serem virtudes:


http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn27#_ftn27
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn28#_ftn28

"Antes de tudo, diremos que essas disposi¢es de carater devem ser dignas de escolha
porque sdo virtudes das duas partes da alma respectivamente, e 0 seriam ainda que
nenhuma delas produzisse o que quer que fosse"[28].

2°- Elas, de fato, produzem algo, ndo como a arte médica produz saide, mas como a
saude produz saude. Assim a sabedoria filosofica produz felicidade, porque é parte da
virtude inteira:

"Ambas as formas de sageza produzem felicidade, pois sdo a sua causa formal, distinta
da causa eficiente"[29].

3°- A sabedoria prética leva-nos a escolher o melhor fim a atingir, também a escolher os
justos meios; no entanto, a sabedoria pratica ndo pode existir independente da virtude. o
fim que nos propomos alcangar, seja bom ou mau, ndo consiste numa sabedoria prética,
mas na inteligéncia. Mas, desde que o fim seja justo, e isso é tarefa da virtude, a
inteligéncia transforma-se em sabedoria pratica:

"Por outro lado, a obra de um homem s6 é perfeita quando esta de acordo com a
sabedoria pratica e com a virtude moral; esta faz com que seja reto 0 nosso proposito;
aquela, com que escolhamos os devidos meios"[30].

Podemos estabelecer outra relacdo entre os dois problemas: 1- que a virtude ndo €
simplesmente uma sabedoria (como sustentava Sdécrates), mas implica a sabedoria
pratica. 2- embora as virtudes naturais possam existir isoladas umas das outras, as
virtudes morais ndo, pois qualquer virtude moral implica uma sabedoria pratica, e esta
implica todas as virtudes:

. e desta forma podemos refutar o argumento dialético de que as virtudes existem
separadamente uma das outras, € 0 mesmo homem ndo é perfeitamente dotado pela
natureza para todas as virtudes, de modo que podera adquirir uma delas sem ter ainda
adquirido outra. Isso € possivel no tocante as virtudes naturais, porém nao aquelas que
levam a qualificar um homem incondicionalmente de bom; pois a presenca de uma s6
qualidade, a sabedoria pratica, lhe serdo dadas todas as virtudes"[31].

A relacdo entre a sabedoria moral com a intelectual é estabelecida de modo abreviado. E
verdade que € a sabedoria pratica que determina os estudos em qualquer estado, mas ao
fazé-lo ela ndo procede em vista da sabedoria teorética, mas em vista de seus interesses:

"Mas nem por isso domina ela a sabedoria filosofica, isto €, a parte superior de nossa
alma, assim como a arte médica ndo domina a saude, mas fornece s6 meios de produzi-

la"[32].

3. ATUALIZACAO


http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn29#_ftn29
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn30#_ftn30
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn31#_ftn31
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn32#_ftn32
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn33#_ftn33

Neste capitulo, procuraremos analisar a Etica & Nicomaco considerando a distancia que
nos separa de Aristdteles, buscaremos avaliando a Etica Nicomaquéia, contribuices que
nos auxiliam hoje, no limiar do 111 milénio.

Sem a pretensdo de englobar todos os aspectos da vasta obra ética aristotélica, ou ainda,
de serem definitivos e completos, os textos que seguem trabalham os temas da
responsabilidade, do problema da perfectibilidade do carater, da amizade e da vida ideal;
a abordagem e a posicdo defendida na obra Etica a Nicomaco pode perfeitamente ser
contestada ou afirmada como perfeitamente vélida, no contexto atual.

3.1 A Responsabilidade

A afirmacdo da responsabilidade do homem frente aos seus atos é afirmada inUmeras
vezes: "O homem é principio e genitor de seus atos como o € de seus filhos"[33].
AvristOteles ndo possui como objetivo demonstrar essa afirmagdo, mas em que condicdes a
responsabilidade é possivel e em que medida ela é estendida ao carater.

O principio da responsabilidade baseia-se em duas pressuposi¢fes: a realidade é
contingente (o futuro ndo esta definido) e depende do individuo que age (o individuo é
considerado autor de seus atos quando o ato depende dele). Essas séo as duas exigéncias
para que uma acao possa ser considerada virtuosa, conforme a declaracao:

..."a virtude estd em nosso poder, do mesmo modo que 0 vicio, pois quando depende de
nos o agir, também depende o ndo agir, e vice-versa. de modo que quando temos o poder
de agir quando isso é nobre, também temos o de ndo agir quando é vil; e se esta em
nosso poder 0 ndo agir quando isso é nobre, também esta o agir quando isso € vil. logo,
depende de nds praticar atos nobres ou vis, e se é isso que se entende por ser bom ou
mau, entdo depende de nds sermos virtuosos ou viciosos"[34].

Na Etica & Nicomaco, Aristoteles afirma que o carater é resultado de nossos atos[35]; que
adquirimos uma ou outra disposicdo ética agindo de tal ou tal maneira. Realizando coisas
justas, assumiremos bons habitos e o carater torna-se justo; inversamente, agindo de
maneira intemperante, adquire-se o habito de ceder aos desejos e tornamo-nos
intemperantes. O carater ndo € mais 0 que recebe suas determinacdes da natureza, da
educacdo, da idade e da condicdo social; é produto da série de atos dos quais sou o autor.
Posso ser declarado autor de meu carater, como o0 sou de meus atos: do mesmo modo que
meus atos podem ser objeto de elogio, meu carater pode ser objeto de louvor[36].

Vicios e virtudes ndo sdo simples tragos psicoldgicos adquiridos, mas tém significado
moral, porque pertencem ao campo daquilo que depende de nés. Esta responsabilidade
testemunha a seriedade da ag&o. Quando ajo, ndo fago somente algo que terei que
responder posteriormente, mas escolho o que vou ser. Agindo contra a regra que conheco
como todo homem educado, consinto em me tornar cego a lei, em ndo saber mais onde
estd 0 bem. A lei, por isso mesmo, pune mais severamente o intemperante (aquele que
delibera em vista de um fim mau) por deliberar em vista de um fim mau, ja que possui a
capacidade para bem deliberar; a ignorancia da regra, pela crianca, a impede de ser


http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn34#_ftn34
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn35#_ftn35
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn36#_ftn36
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn37#_ftn37

considerada responsavel por seus atos; a ignorancia da regra pelo adulto, se é produto de
uma vida intemperante, acresce culpabilidade:

"lgnorar que € pelo exercicio de atividades sobre objetos particulares que se formam as
disposicdes de carater é de é de homem verdadeiramente insensato. N&o menos
irracional € supor que um homem gue age injustamente ndo deseja ser injusto, ou aquele
que corre atras de todos os prazeres nao deseja ser intemperante"[37].

Na dupla afirmacéo da responsabilidade, sobre o ato e o carater, Aristoteles tira 0 homem
da fatalidade trdgica. O homem serd declarado responsavel por seus atos e pela
construcao de seu carater.

3.2 A Perfectibilidade Do Carater

H& uma distin¢do a ser introduzida na questdo da responsabilidade humana: "nédo € da
mesma maneira que as agoes e 0 habitus sdo de pleno consentimento, nés somos senhores
de nossos atos, do principio ao fim...Mas dos nossos habitus, s6 somos senhores do
principio”[38]. O ato, na sua inteligibilidade, depende de mim, porque tenho um dominio
sobre as consequéncias diretas desse uUltimo; em compensacdo, ndo posso antecipar
precisamente todas as consequiéncias indiretas dos habitos que assumi. Meu carater me é
imputavel, posto que agindo, ndo posso ignorar que forjo também meus habitos, mas,
enquanto sou senhor dos meus atos a cada instante, ndo posso transformar meu caréater a
todo momento: isso eqlivale a dizer que ndo tenho carater. Dessa forma, parece que no
final de certo tempo, o carater ficou a tal ponto marcado que parece impossivel
transforma-lo. Surge, dessa forma, o problema da perfectibilidade do caréter, pois, a
responsabilidade humana pode ser simples quimera?

Pode-se apontar dois problemas: primeiramente, cada homem é autor de seus atos
enquanto é agente que se determina a um fim. Ora, o que dirige a escolha intencional néo
€ outra coisa sendo o carater; pode-se dizer que 0 homem € causa de seus atos enquanto
agente que consente, ndo é de fato seu carater que determina sua decisdo, constituindo a
verdadeira causa do ato? Porque:

"Ao injusto e ao intemperante, ser-lhe-ia possivel, no principio, ndo se tornarem tais; é
por isso que o sdo com pleno consentimento; mas, uma vez tornados tais, ndo lhes é mais
possivel ndo sé-10"[39].

O caréter perde muito depressa sua leveza e flexibilidade, para se cristalizar e se tornar a
maneira habitual de escolher e, finalmente, de agir. Pode-se entender que o carater nos
constrange a continuar o que ja comegamos, isso nao e dizer que so ha escolha aparente?

Esse sentimento se reforca se analisarmos o segundo problema. Para Aristdteles o inicio
da formacdo do caréter é a infancia.

N&o é indiferente ter sido, desde a infancia, habituado a ser assim ou de outro modo;
antes, € da maior importancia, ou melhor, é tudo"[40].


http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn38#_ftn38
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn39#_ftn39
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn40#_ftn40
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn41#_ftn41

Parece que o elemento para distinguir o jovem do adulto é que o primeiro age para formar
seu carater, enquanto o segundo age a partir do seu carater, com a intencao de realizar seu
fim, ser feliz. Contudo, na medida em que os fins visados dependem do caréter, as
decisbes do adulto parecem inteiramente determinadas pelo condicionamento educativo
que teve lugar na infancia, numa idade em que o ser humano é como que estranho para si
mesmo. Logicamente, a Unica obra moral a escrever deveria ter sido uma Pedagogia.

Mas ndo é precisamente esse caso. Aristoteles quis escrever uma ética, cujo projeto é
claro: é uma obra dirigida aos adultos, que examina como nos tornar bons[41], de
maneira a realizar o fim de todo homem, a felicidade. A vida moral ¢ um assunto de
adultos.

Isso significa que o carater do jovem, formado pelos habitos impostos pelo educador, ndo
é ainda vicioso ou virtuoso. No melhor dos casos, prefigura a virtude futura pelo amor ao
belo, pela justica do gosto ou a nobreza das paixdes: com efeito, sdo as disposi¢cdes em
face das paixdes que sdo objeto da vida mais que as que interessam as a¢des. A virtude e
0 vicio s0 se desenvolvem através dos atos de que s6 o adulto é capaz, porgue se realizam
principalmente no quadro da vida civica ou militar. O principio que estava em questdo
ndo €, como sugerimos antes, a infancia, mas a entrada na idade adulta, na idade em que
se tomam as primeiras decisdes, em que se realizam os primeiros atos verdadeiros. Sem
negar, evidentemente, a influéncia do carater adquirido pela educacédo, pode-se considerar
que, entrando na vida adulta, 0 homem comeca alguma coisa, prop0e e visa fins: torna-se
verdadeiro autor de seus atos, responsavel por aquilo que faz e por aquilo que é. H3,
nesse momento, descontinuidade na vida humana; é pela docilidade ou rebelido que o
jovem adquire boas ou mas disposi¢es em face das paixdes, mas é por suas decisdes que
0 adulto adquire vicio ou virtude, isto €, um carater moral.

Sem colocar em questdo a idéia da responsabilidade, ndo se pode dizer que ao fim de
certo tempo é o carater do adulto quem determina seus atos virtuosos, e ndo o inverso? O
habito cria um peso tal que s6 se pode repetir o que ja se fez: ao longo do tempo, cada um
amplifica o que comecou, melhorando sempre mais ou caindo na decadéncia maior. Para
nos tornarmos bons, a exigéncia ética teria entdo seu campo de atuacdo reduzido, posto
que estaria reservada aqueles que tivessem iniciado bem, aqueles que muito cedo
tomaram a boa direcdo; quanto aos outros, sO se poderia constatar seus vicios, suas
fraquezas, suas incoeréncias, etc... e nos esforcamos em criar as inconveniéncias gragas a
certos caracteres implicitos. Assim, a ética aristotélica seria uma ética reservada a alguns
eleitos bem educados e que condenaria 0s outros a um encadeamento tatico? Ha, ao
contréario, para todo homem, digamos, para toda pessoa, possibilidade de conversédo ou de
revolugdo moral, ao menos de modificagéo do futuro, de melhoramentos?

Devemos reconhecer que, assim formulada, essa questdo € mais um problema proposto a
Aristoteles, diferentemente daquilo que ele se propunha a refletir. 1sso porque a ética se
dirige, primeiramente, aqueles que comegaram bem sua vida adulta. Contudo, quando nos
atemos a seguir aos exemplos desenvolvidos na Etica & Nicdmaco, constatamos que a
proposta de Aristoteles é mais leve. Primeiro, se em principio o homem perfeitamente
virtuoso ou completamente pervertido parece estar ao abrigo de toda mudanca, esta


http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn42#_ftn42

virtude e esse vicio constituem casos limite extremamente raros. Depois, a continéncia e
a incontinéncia entre as quais oscilam a grande maioria dos homens sdo objeto de
interesse particular da parte de Aristoteles.

Ora, aqui os progressos e as quedas sdo freqiientes. Pode-se supor que, malgrado sua
permanéncia, o carater ndo é imutavel, é suscetivel de certa reversibilidade; é a esse preco
que a ética adquire toda sua importancia.

3.3 A Amizade

Na Etica & Nicbmaco, Aristoteles dedica dois livros (VII1 e IX) ao tema da amizade. Para
melhor compreensdo do tema, devemos lembrar que a expressdo grega possui maior
significado, podendo designar qualquer atracdo mutua entre duas pessoas. A discussao do
assunto constitui uma correcao valida a respeito de uma impress&o que o restante da Etica
tende a produzir. A maior parte do sistema moral de Aristoteles estd centrada sobre o
préprio individuo; é proprio do homem, o homem tende e deve tender. Na totalidade da
ética, para além dos livros sobre a amizade, muito pouco € dito no sentido de se sugerir
que o homem pode e deve ter um interesse caloroso e pessoal pelas outras pessoas; 0
altruismo estad completamente ausente. Apresentam-se tracos de um ponto de vista egoista
mesmo no respeito a amizade, como poderiamos esperar, devido a amizade ndo constituir
uma mera benevoléncia, mas exigir reciprocidade.

Um homem deseja 0 bem do seu amigo por amor ao amigo, e nd0 como um meio para
sua felicidade[42]. As vérias formas de amizade mencionadas por Aristoteles constituem
todas as ilustracbes da natureza social essencial do homem. No plano inferior, necessita
de amizades Uteis . Num plano mais elevado, forma amizades por prazer, isto €, tem um
prazer natural no convivio com os seus amigos. Num plano ainda mais elevado, constitui
amizades por bondade, nas quais um amigo ajuda outro a viver a melhor vida.

A parte mais interessante da discussdo é aquela em que Aristételes defende o ponto de
vista segundo o qual a amizade baseia-se no amor do homem por si proprio. Noutra
passagem, adverte-nos da expressdo relacdo ante si préprio; através da metafora,
podemos dizer que existe justica, ndo ente um homem e si préprio, mas entre duas partes
do mesmo individuo. Aristoteles critica o ponto de vista de Platdo, segundo o qual a
justica é essencialmente uma relacdo com o eu[43]; Aristdteles defende um ponto de vista
semelhante a respeito da amizade, julgando-se, sem dudvida, justificado pela natureza
mais intima da relacdo. Quatro caracteristicas da amizade podem encontrar-se na relagcdo
do homem consigo préprio; o homem bom deseja e realiza o melhor para seu
conhecimento para o seu elemento intelectual, o qual representa ele mesmo. A todo
momento se encontra numa completa harmonia consigo mesmo, e dum momento a outro
numa perfeita coeréncia: € devido ao fato de esta relagéo existir no homem bom, e porque
0 Seu amigo é para si um outro eu, que a amizade possui tais caracteristicas.

A teoria de Aristoteles representa uma tentativa de destruir a antitese entre egoismo e
altruismo, mostrando que o egoismo de um homem bom possui precisamente as mesmas
caracteristicas do altruismo. No entanto, na tentativa de encontrar elementos estaticos de


http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn43#_ftn43
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn44#_ftn44

eu, 0 motivo de interesse e da simpatia de uma pessoa por outra, fracassa, porque estas
relacdes implicam dois eus distintos. Noutra passagem, AristOteles segue outra via,
sugerindo que o eu ndo consiste numa coisa estatica, mas algo capaz de uma extensao
indefinida. Quando fala de pessoas, tratando os seus amigos como Outros Eus[44], ou
como partes de Si proprios[45], pretende significar que um homem pode estender os seus
interesses de tal forma que o bem-estar e outro pode tornar-se para si um objeto de
interesse, tanto quanto seu bem estar. Uma mée, por exemplo:

..."e a amizade parece digna de ser desejada por si mesma. Mas dir-se-ia que ela reside
antes em amar do que em ser amado, como mostra o deleite que as mées sentem em
amar; pois algumas méaes entregam os filhos a outros para serem educados, e, enquanto
conhecem o destino deles, amam-nos sem procurar ser amadas em troca (se ndo lhes sédo
possiveis ambas as coisas), mas parecem contentar-se em vé-los prosperar; e amam 0S
seus filhos mesmo quando estes, por ignorancia, ndo Ihes ddo nada do que se deve dar a
uma mde "[46].

Esta mée que sofre a dor do seu filho tanto quanto a dor do seu proprio corpo torna-se
este exemplo de querer para o outro o bem-estar. O altruismo pode, assim, ser chamado
egoismo. Mas dizer isso equivale a condena-lo. Existe um amor de si bom, tanto quanto
mau. O problema reside em saber qual espécie de eu que amamos. Pode ser a que se
delicia com o dinheiro, as honras ou os prazeres do corpo, 0s bens por que lutamos, 0s
quais sdo de tal modo gque quanto mais 0s possuimos, menos o outro os deve ter. Ou,
pode ser, a que se interessa pelo bem-estar dos seus amigos e concidaddos. Tal homem
dispendera o seu dinheiro para que 0s seus amigos tenham mais, mas, mesmo assim,
toma para si a melhor parte. Os seus amigos apenas obtém dinheiro, mas ele também o
que é nobre, a satisfacdo de fazer o que esta certo. E, mesmo que morra por outros, ganha
mais que perde[47].

Nesta parte da Etica, o individualismo de Aristdteles torna-se mais evidente. A razdo é
apresentada como tratando-se do elemento que da ao homem uma maior autoridade,
aquilo que é mais verdadeiramente ele proprio, aquilo que satisfaz 0 homem bom desde o
momento em que ele proprio se sacrifica. Prepara-se, desse modo, a vida para a se¢do da
Etica na qual Aristoteles expde o bem-estar.

3.4 A Vida Ideal

No inicio da Etica a Nicomaco, vimos que o bem-estar deve ser uma atividade desejavel
em si mesma, e nunca um estado ou disposi¢do. As coisas desejadas em si mesmas séo a
atividade de acordo com a virtude e os divertimentos. O Gltimo n&o pode ser a finalidade
da vida, pois, embora seja desejavel por si mesmo, ndo € valido por si mesmo, mas sim
como um relaxante que nos torna apto a uma atividade séria.

O bem-estar deve ser uma atividade em conformidade com a virtude. Mas, a partir do
livro V, Aristoteles divide a virtude intelectual e a moral, e que ambas sdo distintas uma
da outra. Argumentamos que a sabedoria teorética e a pratica, ndo sa0 um meio para o
bem-estar, mas sua atividade, seu exercicio constituem o bem-estar. Como a sabedoria


http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn45#_ftn45
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn46#_ftn46
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn47#_ftn47
http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn48#_ftn48

teorética é superior a sabedoria préatica, e que pelo menos uma parte do valor desta Gltima
consiste na ajuda que da a producéo da primeira:

..."o homem que contempla a verdade, porém, ndo necessita de tais coisas, a0 menos
para o exercicio de sua atividade; e pode-se dizer até que elas lhe servem de obstaculo,
guando mais ndo seja para a propria contemplacdo. Mas, enquanto homem que vive no
meio de outros homens, ele escolhe a préatica de atos virtuosos: por conseguinte,
necessita também de coisas que facilitam a vida humana (...).

...mas que a felicidade perfeita ¢ uma atividade contemplativa...

...mas o homem feliz, como homem que é, também necessita de prosperidade exterior,
porquanto a nossa natureza nao basta a si mesma para os fins de contemplagdo: nosso
corpo também precisa gozar salude, de ser alimentado e cuidado. N&o se pense, todavia,
que o homem para ser feliz necessite de muitas ou de grandes coisas. (...) a auto-
suficiéncia e a acdo nao implicam excesso, e podemos praticar atos nobres sem sermos
donos da terra e do mar[48]".

Assim exposto, estd claro que para Aristoteles a contemplacdo constitui o ingrediente
fundamental do bem-estar. Mas ja € mais dificil ver-se a agdo moral constitui outro
ingrediente do bem-estar, ou se apenas € um meio de assegurar sua producao.

Consoante Aristoteles, o bem-estar deve ser uma atividade de acordo com a virtude da
melhor parte de n6s, ou seja, a razdo; a atividade do bem-estar é teorética. E esta a melhor
atividade que somos capazes, uma vez que € o exercicio do melhor em nds sobre o
melhor de todos os objetos, aqueles que sdo eternos e imutaveis. Consiste naquilo que
podemos fazer com uma maior continuidade; acarreta um prazer duma espantosa pureza e
estabilidade; é a menos dependente dos outros homens, enquanto a virtude moral requer a
presenca de outros como objetos da sua atividade; parece ser s6 amada por si mesma,
enquanto as atividades praticas, nomeadamente, as maiores entre elas, as facanhas dos
homens de estado e dos soldados, visam bens que as ultrapassam; consiste no género de
vida que devemos atribuir aos deuses, uma vez que seria absurdo atribuir-lhes uma vida
moral.

No entanto, a vida contemplativa é muita elevada para n6s. Ndao a podemos viver
enquanto homens, seres compostos de corpos, de alma irracional e de razdo, mas em
virtude do elemento divino em nés. Contudo, ndo devemos seguir aqueles que afirmam
que, sendo n6s homens, devemos limitar o pensamentos as coisas humanas. Devemos, na
medida do possivel, nos apoderarmos da vida eterna, vivendo a vida desta parte de nds,
por infima que seja, que constitui a melhor e mais verdadeira de nds proprios. Quem vive
assim € o homem feliz.

CONCLUSAO


http://www.consciencia.org/aristotelesjosemar.shtml#_ftn49#_ftn49

E extremamente enriquecedor estudar e pesquisar 0 tema da ética Aristotélica. A
importancia da Etica a Nicdmaco, aqui exposta, reside exatamente na sua primazia: foi o
primeiro tratado sobre o agir humano da historia, dai sua inegavel importancia para a
histéria da filosofia. Foi possivel, com este trabalho, dar atencdo ao problema das
relacOes entre os individuos, que é justamente a proposta e o objetivo da ética aristotélica.

Também ha primazia na construcéo de uma ética cientifica; ela é classificada como uma
ciéncia pratica, como uma parte que antecede a politica. Depois das ciéncias teoréticas,
vém as ciéncias praticas, que dizem respeito a conduta dos homens e o fim que eles
guerem atingir, seja como individuos ou como parte de uma sociedade politica. O estudo
da conduta e do fim do homem como individuo cabe & ciéncia ética.

Dentre as descobertas do trabalho, podemos apontar a responsabilidade; sem qualquer
davida, Aristoteles afirma a necessidade da responsabilidade para uma acdo ser
considerada como moralmente valida; definitivamente, ndo ha moralidade em uma acéo
irresponsavel, ou naquela em que o sujeito ndo agiu com pleno conhecimento. Isto pode
ser demonstrado na frase: O homem ¢é responsavel pelas suas atos como o é responsavel
pelos seus filhos. llustra claramente que, em face aos seus atos, o homem
necessariamente € julgado.

Outra descoberta é a classificacdo das virtudes. Primeiramente Aristoteles faz uma
distincdo na alma humana: a que concebe um principio racional e a desprovida de razao.
Também dissemos que ha no homem duas espécies de virtudes, as Intelectuais e as
Morais; as virtudes intelectuais sdo resultado do ensino e necessitam de tempo; ja as
virtudes morais séo resultado do hébito, e é pelo exercicio que as adquirimos. Para isso
resumimos neste trabalho treze virtudes morais, explicitando serem elas 0 meio-termo em
relacdo a dois extremos viciosos. O proximo passo foi resumir as cinco virtudes
intelectuais; chegamos a conclusdo que as intelectuais sdo as melhores, porque a melhor
parte do homem ¢é aquela que concebe um principio racional. Dentre as virtudes
intelectuais, a sabedoria € superior.

Outra contribuicdo significativa desse trabalho foi ter esclarecido qual é o ideal de
felicidade; a conclusdo foi de que feliz é aquele que vive as virtudes dentro da polis. E
aquele que vive uma vida intelectual, sendo capaz de dirigir bem a vida, deliberando de
modo correto 0 que é bem ou mal para si. E 0 exercicio dessa virtude que constitui a
perfeicdo da atividade contemplativa, e dessa forma que é possivel alcancar a felicidade
maxima.

Podemos avaliar a ética aristotélica, dizendo que sempre se pensa a ética na polis; ndo ha
ainda a concepcao de individuo separado de sua cidade. A vida ideal e feliz é a vida
racional; essa vida feliz supde a estima de si mesmo e a amizade.

Na ética Aristotélica, toda acdo humana esta orientada para a execucdo de algum bem, ao
qual estdo unidos o bem e a felicidade; o bem possui o carater de causa final, que age
sobre o agente. Mas h& uma dificuldade em determinar em que consiste esse bem e essa
felicidade, j& que ndo h& a identificacdo do sumo bem do homem com deus, a ele



corresponde 0 bem mais alto em si mesmo. Para Aristoteles ha muitos bens: uns sdo
preciosos, dignos de estima como a virtude, a alma e o entendimento; outros sao
desejaveis, como as virtudes que servem para agir bem; outros, como a forga, o poder, a
riqueza e a beleza sdo simplesmente poténcias, que podem ser empenhadas para 0 bem ou
o mal; outros, como a salde e a ginastica, contribuem para a préatica do bem; uns, como a
justica e as virtudes, sdo sempre desejaveis, e outros, como a forca, a riqueza e o poder
nem sempre o sdo; alguns bens possuem finalidade, como a salde, outros sdo meios para
consegui-la, como a medicina; alguns bens pertencem a alma, como a virtude, outros ao
corpo, como a saude e a beleza, outros sdo exteriores, como as riquezas. Usando o
método da exclusdo, descarta-se que os bens do homem sejam 0s prazeres sensiveis,
tampouco consistem nas riquezas, que sdo apenas meios para a felicidade; tampouco a
gloria e a honra, que sdo apenas uma compensacao na vida politica. Para determinar quais
sd0 os bens e a atividade propria do homem, Aristételes analisa as funcbes do ser
humano: uma é viver, mas esta ¢ comum aos homens e as plantas, outra é sentir, que
também é comum ao homem e aos animais, a terceira, e a que distingue verdadeiramente
0 homem, é a atividade racional; portanto, essa é sua atividade prépria, e assim a vida do
homem deve consistir em viver conforme a razdo. Mas isso ndo basta: a razdo deve
dirigir e regular todos os atos da vida do homem, e isto consiste essencialmente na vida
virtuosa. E, como ha muitas virtudes, esta formula deve completar-se dizendo que a
perfeicdo do homem, logo, seu bem e sua felicidade, é a atividade dirigida pela virtude
mais alta e elevada, a sabedoria, porque ela é a virtude das virtudes. No primeiro livro da
Etica & Nicomaco, Aristoteles detém-se nesse ponto; mas no livro X, tratando do mesmo
tema, ele declara que a vida ideal é a teorética e contemplativa, quer dizer, o exercicio da
atividade na sua poténcia mais alta, que € a sabedoria.

H& uma medida para todas as acdes humanas, que € o justo-meio. A felicidade é definida
como atividade da alma, dirigida pela virtude perfeita; € excelente e divina, mas ndo é
presente dos deuses e nem produto do acaso, porque é preciso conquista-la com muito
exercicio e muita préatica da virtude. Para tanto € necessario indagar sobre a virtude e em
que condicdo ela € um meio-termo para a felicidade. As virtudes morais consistem em ser
um meio entre dois extremos viciosos; em toda quantidade é possivel distinguir o
excesso, 0 pouco e uma medida, que € 0 meio-termo; quando se trata de coisas, 0 meio-
termo € aquele ponto que se encontra em igual distancia entre dois pontos extremos, mas
quando se trata do homem, o meio-termo é aquilo que ndo peca nem por excesso e nem
por defeito, e esta medida muda muito e ndo é Unica para todos os homens. Como é
dificil estabelecer o justo-meio em cada caso particular, deve-se deixar esta definicdo a
uma pessoa sensata, que decida retamente; mas ha casos em que ndo cabe estabelecer
nenhuma medida, assim como em excesso nédo existe medida.

Dentre os limites, destaca-se primeiramente a necessidade da inser¢do do individuo na
Pélis, hd um certo intelectualismo na visdo de vida ideal, tanto que ha um problema: ser
livre implica necessariamente em ser racional.



BIBLIOGRAFIA

« ARISTOTELES. Etica a Nicémaco. Trad. de Leonel Vallandro e Gerd Bornheim
da versdo inglesa de W. D. Rosa. Col. Os pensadores. Sdo Paulo: Editora Abril
Cultural, 1973..
« CHAUI, Marilena de Souza. Introducéo & historia da filosofia:dos pré-socréaticos
a Aristételes, vol. 01. S&o Paulo: Brasiliense, 1994,
« DURANT, Will. Os grandes pensadores. 7% ed. Trad. de Monteiro Lobato. Sdo
Paulo: Companhia Editora Nacional, 1967.
« FRAILE, Guilhermo. Histdria de la filosofia. 4* Ed. Madrid: Biblioteca de autores
Cristianos, 1976.
o LADRIERE, Jean. Os desafios da racionalidade. Petrépolis: Editora Vozes, 1979.
« PADOVANI, Umberto; CASTAGNOLA, Luis. Historia da filosofia. Sdo Paulo:
EdicGes Melhoramentos, 1954.
e REALLE, Giovanni; ANTISERI, Dario. Histéria da filosofia, vol 1. 2* Ed. S&o
Paulo: Paulus, 1991.
. . Histdria del pensamiento filosofico y cientifico. Tomo I - Antiguedad
y edad media. Barcelona: Editorial Herder, 1988.
o ROSS, Sir David. Aristételes. Biblioteca de filosofia. Buenos Aires:
sudamericana, 1957.
« VERGNIERES, Solange. Etica e politica em Aristoteles. Ed. Paulus.

Anexo I: QUADRO DAS VIRTUDES MORAIS

Situacdo em que Virtude (justo

Sentimento ou Vicio (excesso)  Vicio (falta) (por

- 0 sentimento ou ; ~ : « meio) (por

paixao (por A (por deliberacdo e deliberacdo e por . «

a paixado sao deliberacao e por
natureza) . por escolha) escolha)

sucitados escolha)
Prazeres ;I;%C;E'rter Libertinagem Insensibilidade  Temperanca
Medo Perigo, dor Covardia Temeridade Coragem
Confianca Perigo, dor Temeridade Covardia Coragem
Riqueza Dinheiro, bens Prodigalidade  Avareza Liberalidade
Fama Opinido alheia Vaidade Humildade Magnificéncia
Honra Opinido alheia Vulgaridade Vileza Respeito proprio
Colera Relagao com os Irascibilidade Indiferenca Gentileza

outros
Convivio Relagdo com os Zombaria Grosseria Agu,d_e za de

outros espirito
Conceder Relagdo com os Condescéncia Tédio Amizade
prazer outros
Vergonha Relagao de si Sem-vergonhice  Timidez Modéstia

com outros



Sobre a boa
sorte de
alguém
Sobre a ma
sorte de
alguém

Relacéo dos .
. Inveja
outros consigo
Relacdo dos .
¢ Malevoléncia

outros consigo

Malevolécia

Inveja

Justa apreciacdo

Justa indignacgdo



